## A cozinha como um espaço geográfico de mulheres negras

[...] as geografias de mulheres negras são vividas, possíveis e imagindveis.

KATHERINE MCKITTRICK

As mulberes negras utilizam os discursos dominatus para criar espaços de dissidência e de aquiescência estratégica à lógica do capital sempre presente em nossos sistemas alimentares.

KIMBERLY D. NETTLES-BARCELÓN, GILLIAN CLARK, COURTNEY THORSSON<sup>2</sup>

um entre os vários livros da estante de estudos sobre o Brasil da bi Foi um encontro inusitado, podemos dizer assim. Eu folheava mais blioteca da Universidade de Brown, durante o doutorado sanduche, periodo em que permaneci durante seis meses na instituição como pesquisadora visitante. Era um exemplar de um livro de receitas afroque incluía também histórias e mitos relacionados à criação das igua--brasileiras produzido pela Fundação Pierre Verger, em português, cotidiano de cozinheiras negras, tiradas por Pierre Verger em Salvarias.4 Em meio às fotografias dos pratos, havia outras, retratando o o olhar de uma delas cruzou com o meu, e a sensação de desconforto dor, no Togo e no Benin entre as décadas de 1940 e 1950. Foi então que Envolvida em tantas outras novas leituras, quase esqueci de sua exis que sua imagem me causou me fez decidir pegar o livro emprestado tência. Até que a pandemia de coronavírus chegou aos Estados Unidos e, de um dia para o outro, meu tempo acabou. Entre as muitas meio da bagunça de uma vida que se encerrava sem aviso, sentei-me de devolver o livro. Foi então que lembrei dela mais uma vez e, no tarefas para serem executadas antes de retornar às pressas, estava a



10. Jovem negra vendendo cocadas na Festa do Senhor do Bonfim, em Salvador

na resta do senitor so polítili, em salvador no chão e pude começar a entender o que me causava inquietação na-

quela Iotogrania.

A legenda do livro é sucinta: "Moça com tabuleiro vendendo cocada, Festa do Bonfim, Salvador, 1947". Não sabemos seu nome, sua jidade, se vendia seus produtos sozinha ou se tinha companhia. Será que as cocadas estavam vendendo bem? Era ela a cozinheira quem as tinha preparado, ou sua mãe, avó ou tia? Será que alguém a ajudou a carregar o tabuleiro até aquele ponto do gramado? Estava ali há muito tempo? Perguntas como essas ficavam sem respostas, e é possível que pouco interessasse ao fotógrafo respondê-las, uma vez que estava mais ocupado em registrar as cenas "pitorescas" do cotidiano de uma grande festa religiosa em Salvador na metade do século 20.6 Para um francês que estava começando a conhecer a cidade, aquela jovem poderia parecer apenas mais uma entre as tantas vendedoras negras de cocada ou de acarajé que fotografou naquele dia.

Contudo, mais de meia década depois, a maneira como ela olhou de volta para o "gringo" me chamava a atenção. Talvez porque minha própria aparição em terras estrangeiras, naquele momento, também causasse curiosidade entre os gringos brancos, e aquela expressão

no rosto dela me parecesse um tipo de reflexo da forma com que eu olhava para eles. Ou porque, do mesmo modo, eu fui uma adolescente negra naquela mesma cidade, sob a mirada dos gringos, e sabia do desconforto causado por olhares indiscretos que classificavam como exóticos meu modo de viver e minha cidade. Porém, talvez o mais importante fosse o fato de que, naquele momento, eu estava em contato com "contra-olhares" teóricos produzidos por intelectuais negras que, ao refletirem sobre experiências similares, me ajudavam a entender o sentimento que talvez fosse comum entre nós duas e as maneiras limitadas pelas quais nós podíamos reagir ao olhar gringo, tão precioso à economia de nossa cidade turística.<sup>8</sup>

o passado e o presente da cidade.9 Nesse ponto, interessa-me retomar violência e a expropriação econômica da população negra que marcam período se baseia em uma ideologia da democracia racial, ocultando a fascínio em torno de um passado colonial e como a narrativa sobre esse que a ideia idílica das relações raciais soteropolitanas desse discurso turístico tem papéis bem restritos para mulheres negras e, entre eles à primeira vista, a publicação da fotografia de uma jovem negra ven está a baiana do acarajé com seu tabuleiro de quitutes. Nesse sentido contextual de um livro de receitas afro-brasileiras publicado em 2015 dedora de cocadas, tirada por Pierre Verger em 1947, como ilustração é uma materialização de como a atividade turística em Salvador, nas últimas décadas, se desenvolveu na direção de fixar essa imagem das mulheres negras soteropolitanas. No entanto, o olhar exotizador sobre Discuti antes como um dos fundamentos do turismo em Salvadoréo suas formas de vida e de subsistência já existia na década de 1940, espe do a Salvador, com uma longa experiência em produzir imagens etno cialmente nos enquadramentos de um fotógrafo francês recém-chega-

gráficas, publicando imagens da cidade na revista carioca O Cruzeiro. Não é minha intenção me deter sobre os detalhes da história de vida de Verger, mas na expressão que a jovem vendedora de cocadas lhe lançava de volta naquele instante. Seu olhar e sua posição corporal poderiam ser lidos de diversas maneiras, como expressões do tédio, da irritação ou da surpresa diante do fato de estar sendo fotografada – havendo a possibilidade de não ter sido consultada previamente sobre

o registro. Mas também podia ser uma postura debochada diante do deslumbramento do fotógrafo perante seu cotidiano, que ela poderia Seja qual for o sentimento refletido na sua reação, o que me capturava enxergar como banal, exaustivo, injusto ou apenas desinteressante na imagem era uma espécie de insubordinação, que fazia com que ela deveriam desempenhar na fantasia branca sobre a cidade negra, vendinão se encaixasse no papel acolhedor ou receptivo que mulheres negras da em reportagens e brochuras turísticas. "Uma recusa que poderia ser livro. O olhar de uma jovem negra vendedora de cocadas, que podeperceptível — e valiosa para a discussão de agência e resistência deste lida como sutil ou quieta, capturada num instante, mas, ainda assim, das relações raciais da narrativa turística como uma "produtora excep ria ser enquadrada na "população negra permitida" no cenário idílico cional de cultura negra brasileira", <sup>12</sup> me dava pistas sobre a sutileza da que funcionava exatamente a partir da precariedade de sua vida. agência de quem tinha muito pouco para negociar em uma sociedade

coço ou ao contregum em seus dois braços, 13 objetos que poderiam ser da jovem também poderia se ater à roupa branca, aos fios em seu pestambém poderiam indicar que a festa religiosa não era apenas uma religiosas majoritariamente negras. Possíveis rastros materiais que marcadores de sua religiosidade e de sua integração a comunidades de outras mulheres e de uma menina negra ao fundo indicam a imforma de obter seu sustento, mas também de viver sua fé. As imagens negra de Salvador, e a existência de diversos sentidos e experiências portância da festa popular do Senhor do Bonfim para a população pelo material turístico ou por um olhar branco que os exotiza. Essa em torno do festejo que escapam da maneira como são estereotipados diversas possibilidades de leitura da expressão da vendedora de cocabreve análise sobre a fotografia não pretende ser exaustiva sobre as das. O que cabe reter aqui é o modo com que a vendedora de cocadas além de sua expressão, os amuletos em seus braços mostravam sei de ação cautelosa de mulheres negras, quase imperceptível, e como que eu queria poder chamar pelo nome, me mostrava mais uma forma esforço em manter sua autodefinição sempre protegida. Uma análise mais detida sobre a recusa ou a resistência silenciosa

O exercício visual no início deste capítulo é importante para destacar como a reflexão sobre a agência e a resistência de mulheres negras exige novas abordagens e o desenvolvimento de novos vocabulários nas Ciências Sociais, que podem envolver movimentos como esse. Sua imagem estava em consonância com algo que as entrevistas e os registros biográficos já apontaram: durante a maior parte do tempo, mulheres negras têm de agir de maneira minuciosa e oculta para garantir sua sobrevivência e, eventualmente, conquistar melhores condições de vida. Assim, neste capítulo, proponho ampliar as noções de agência e resistência a partir de experiência e de percepções críticas de cozinheiras negras.

Antes de me aprofundar, gostaria de destacar que mulheres negras também se envolveram e se envolvem em formas de resistência vistas como "tradicionais", apesar de sua presença nesses espaços ser comumente apagada, ou a importância de sua participação ser subestimada. Assim, é importante marcar que elas tramaram e participaram de levantes e revoluções armadas, brigaram por sua alforria e dos seus em tribunais, organizaram greves e lutas sindicais e movimentos sociais de base e/ou de mulheres negras, apenas para citar alguns de seus enfrentamentos diretos ao longo da história.

No entanto, o caminho que escolho aqui, com base no que encontrei no material e de acordo com o que fiz no decorrer do livro, é manter o foco em trajetórias individuais e pequenas iniciativas coletivas ainda pouco exploradas. Minha intenção é pensar agência e resistência a partir da vida cotidiana de mulheres negras que foram vistas apenas como passivas ou subservientes, frequentemente subsumidas ao estereótipo da mãe preta cozinheira, revelando a profundidade da violência racializada, generificada e de classe que afeta suas vidas. Como observado por Saidiya Hartman:

As estratégias de resistência e subsistência não cedem facilmente à grande narrativa da revolução, nem foi liberado um espaço para a trabalhadora do sexo, a mãe dependente de políticas sociais do Estado e a trabalhadora doméstica nos anais da tradição radical negra. Talvez seja compreensível, mesmo que inaceitável, quando os custos da resistência são tão grandes. A mera sobrevivência é uma conquista em um contexto tão brutal. Se preten-



 Noca, Lucinha e Conceição, mulheres entre os militares da Legião Negra, grupo que apoiou a revolta constitucionalista em São Paulo

demos fazer mais do que tornar a doméstica insubordinada, a proscrita e a insurreta, uma figura para nosso anseio revolucionário, ou impor mais um fardo à carne feminina negra, tornando-a "um lugar reservado para a liberdade", então nunca devemos perder de vista as condições materiais de sua existência ou o quanto ela foi obrigada a dar para nossa sobrevivência. [...] sua luta pela liberdade permanece opaca, intraduzível no léxico do político. 19

O olhar sobre esses registros históricos fundamenta o argumento de que, diante das duradouras condições de sobrevivência impossíveis impostas a mulheres negras pelo Estado brasileiro e pelas elites, um de seus legados é o fato de que seu trabalho é fundamental para a sobrevivência e a continuidade de gerações da população negra. Trata-se de um reconhecimento que ainda não recebeu o destaque merecido na história brasileira, exigindo um olhar atento à complexidade de sua agência e resistência frente às escolhas que elas têm à disposição.

No entanto, dar o devido reconhecimento ao trabalho de cozi. nheiras negras não tem a intenção de criar narrativas épicas, em que mulheres negras são elevadas ao lugar de heroínas que sempre fazem escolhas magnânimas. As trajetórias tratadas ao longo do livro têm como finalidade observar as diferentes maneiras pelas quais cozinheiras negras buscam brechas em um sistema que funciona com base na precariedade e na descartabilidade de suas vidas. E, nessa posição difícil, isso significa que elas também têm que tomar decisões complexas. Por isso, defender a grandeza do que fizeram tem a ver com defender sua humanidade, cuja negação é constante—e se reflete em estereótipos como o da mãe preta cozinheira.\* Como observa Imani Perry, ao refletir sobre as figuras negras heroicas nos Estados Unidos:

No final, talvez achemos necessário recusar qualquer indivíduo como herói sem qualquer crítica e, em vez disso, nos conformarmos sobre oque podemos concordar: Há um heroísmo inegável ao recusar e transcenderas caixas estreitas que o racismo cria e as barreiras que ele ergue. Podemos reconhecer a falibilidade humana e o cenário sociológico a partir doqual surgem os atos de heroísmo.<sup>20</sup>

Diferente dos outros três capítulos, a temporalidade dos registros aqui é circular. Em vez de uma organização cronológica, o que estrutura esta seção são quatro temas principais que defino como relevantes para pensar a agência e a resistência de mulheres negras a partir de trechos de histórias de vida de cozinheiras negras que viveramem diferentes períodos históricos. Esse arranjo busca expor a persistência de estruturas de poder, de violência e de expropriação econômica de um passado que ainda não é passado<sup>21</sup> e que prejudica mulheres negras de diferentes formas, mas também a continuidade de formas de agência e de resistência que têm de ser adaptadas às condições de

vida e de trabalho de cada período e de cada trajetória. Nesse sentido, inspirada nas contribuições da teoria social crítica de intelectuais do, inspirada nas contribuições da teoria social crítica de intelectuais negras, 22 meu objetivo é mostrar a longa tradição de percepções críticas, tecnologias de sobrevivência e ações estratégicas de cozinheiras negras. Assim, o mosaico que componho também tem a intenção de mostrar como essas experiências estabelecem um tipo de conversação quando articuladas e como refletem um processo de transmissão e de atualização de táticas de sobrevivência e de enfrentamento.

A cozinha neste capítulo é pensada como um lugar de territorialidade feminina e negra — e, por extensão, da população negra em geral —, e não apenas como um espaço de confinamento que não "era lugar de gente", como visto antes. Parto aqui das contribuições de Katherine McKittrick e sua reflexão sobre geografias de mulheres negras:

As histórias, vidas e espaços de mulheres negras devem ser vistos como se enredando em arranjos geográficos tradicionais, a fim de identificar uma forma diferente de conhecer e escrever o mundo social e de expandir como a produção de espaço é realizada em territórios de dominação.<sup>25</sup>

A proposta é pensar a cozinha como um dos mais importantes espaços geográficos de mulheres negras, mesmo que tenham sido forçadas a ocupá-lo. Nesse sentido, as hierarquias espaciais racializadas que definem que a cozinha é o lugar de mulheres negras, em condições precárias de trabalho e silenciadas, interagem com uma geografia de cozinheiras negras construída nesse espaço, na composição de conhecimento culinário, de redes de sociabilidade, de apoio e de afeto, além de projetos de disrupção das suas condições de vida. Tão importante quanto o espaço da cozinha é o cozinhar como técnica e trabalho na manutenção de seu sustento (e dos seus), na conquista de uma possível ascensão social e no suporte a projetos sociais coletivos. Desse modo, trata-se de enxergar o cozinhar como uma ferramenta de ação social e política de mulheres negras de diferentes formas.

O fundamento deste capítulo, como um contraponto a uma famosa expressão popular brasileira, "a conversa ainda não chegou na cozinha", é o de que a conversa nunca precisou chegar na cozinha.

<sup>\*</sup> Esse mosaico também não pretende romantizar a resistência de mulheres negras que sobreviveram a condições impossíveis. Esse tipo de olhar só serve como uma outra forma de desumanização e de naturalização da desigualdade e da violência de suas condições de vida.

Ela sempre esteve lá: em conversas e segredos compartilhados, na construção de relações de afeto e redes de apoio e de solidariedade e também na troca de olhares ou de outras expressões para comunicar aquilo que não pode ser dito.

#### A AUTODEFINIÇÃO DE COZINHEIRAS NEGRAS

Eu disse meu sonho é escrever! Respondemos branos. Ela é louca. O que as negras devem fazer... É ir para o tanque lavar a roupa.

CAROLINA MARIA DE JESUS<sup>24</sup>

Tanto para as mulberes negras como para os bomens negros, é axiomático que, se não nos definimos por nós mesmos, seremos definidos pelos outros—para seu uso e em nosso detrimento.

AUDRE LORDE

A escolha por tratar da autodefinição como o primeiro ponto de análise das diversas formas de agência e resistência de cozinheiras negras tem a ver com a percepção de que este é seu fundamento radical—a construção de uma definição de si que contraria estereótipos, recusa papéis de subserviência estabelecidos e reivindica humanidade. O tema é central nos debates entre diversas intelectuais negras nas últimas décadas, marcando a importância da questão para o campo de estudos sociológicos e historiográficos sobre mulheres negras. Como observado por Patricia Hill Collins:

Quando nós, mulheres negras, nos autodefinimos, rejeitamos claramente o pressuposto de que aqueles em posição de autoridade para interpretar nossa realidade têm o direito de fazê-lo. Independentemente do conteúdo real das autodefinições de mulheres negras, o ato de insistir em nossa autodefinição valida nosso poder como sujeitos humanos. <sup>26</sup>

seu varo conhecida, a construção de uma autodefinição foi observada como esdo come de questionado e sua habilidade é invisibilizada ou pouco reseu cargo é questrucão de uma autodefinição foi al construção de uma autodefinição foi al construções de uma autodefinição foi autodefinições de uma autodefinição foi autodefinição foi al construções de uma autodefinição foi al construções de uma autodefinições de uma autodefinição foi a pela mercio informal ou no ambiente da cozinha profissional, em que do comércio informal oe sua habilidade é invisibilia. pela intimidade monstruosa do trabalho doméstico, z na precariedade ça Garcia, 28 na carta pessoal de Theodora Dias da Cunha encontrada já foi abordado em trechos de histórias de vida ao longo deste livro, sencial a partir da análise de registros históricos e entrevistas. O tema em um processo policial do século 19,29 ou na carta da quitandeira Mâe omo na carta-petição do século 18 da cozinheira escravizada Esperancasos, vivendo sob as circunstâncias brutais do sistema escravista, a Maria, publicada em um jornal carioca também do século 19. 30 Nos três ma escravista, acumular peculio para a compra de alforria ou, simples tratamento menos violento, tentar reunir a família separada pelo sisteautodefinição de cozinheiras negras foi essencial para reivindicar um mente, exigir um tratamento mais respeitoso. No caso das cozinheiras negras, vivendo em condições impostas

No período do pós-abolição, os registros também apontam para a importância de uma autodefinição para sobreviver à persistência das condições precárias e violentas de trabalho e de tratamento. Uma das histórias de infância de Laudelina de Campos Melo, importante líder sindical do movimento de trabalhadoras domésticas citada antes, é emblemática:

Aí passa tempo, minha mãe já era casada, mãe de filho e tudo, já tinha três filhos. Eu era a mais velha. [...]. Chegou certo dia lá que ela [a patroa] estava com os nervos, a minha mãe chegou pra cuidar dela e ela começou a esbofetear a minha mãe na cara. Então minha mãe ficou revoltada e disse: eu não sou escrava, eu não vou mais aguentar isso, e vou embora.

A sinhá mandou buscar a minha mãe, mandou um português que era capacho dela lá, que era chacareiro, jardineiro, fazia limpeza e tudo. Foi buscar minha mãe com o rabo de tatu.\* (Minha mãe disse): Quer saber de uma coisa, eu não vou é nada, eu vou voltar porque eu não tenho que

<sup>\* &</sup>quot;Rabo de tatu" é a denominação de um chicote feito com couro trançado que pode ter até quatro pontas, ainda vendido como acessório em selarias.

dar satisfação pra essa gente, eu não sou escrava.\* Ele (o portuguê) խ dar sausanger.
meçou a chicotear a minha mãe no caminho. Eu avancei no pescoço فراها المعاددة المعادد quase matei ele, eu tinha doze anos nesta época, avancei no portugua pela garganta... agarrei na garganta dele, se não me separassem delegarganta...

mais de duas décadas após a Abolição, é pertinente por revelar dois 8. pectos importantes do processo de autodefinição. Em primeiro lugara postura da mãe de Laudelina, Maria Maurícia de Campos Melo, tinha com isso, ela não era mais obrigada a aceitar ser tratada com violência profunda relação com os significados de não ser uma escravizada-duta ao decidir deixar o trabalho e questionar a autoridade dos patrôs: pela patroa. \*\* É crucial, então, marcar a coragem refletida em sua confrente a um de seus empregados, mesmo que sua postura fosse malvista delina, como uma mulher negra sem escolaridade, provavelmente não nas Gerais.  $^{\rm 32}$  A "audácia" era agravada pelo fato de que a mãe de Lap pelos outros poucos patrões e patroas em uma cidade no interior de Mi tinha outras opções de trabalho além do trabalho doméstico. O fato de que ela decide estabelecer esse limite é fundante para a autodefinição de sua filha, que, além de reagir com violência para proteger sua mão naquele momento, se lembraria desse momento décadas depois como uma ativista dos direitos das trabalhadoras domésticas.

momento de autodefinição e as estruturas de sobrevida da escravi dão.55 A afirmação de si como alguém que não aceitaria aquele trabada violência: uma sessão de chicotadas diante da filha. Esse uso de lho ao ser tratada de maneira violenta significava o aprofundamento Em segundo lugar, o trecho também demonstra o alto custo desse

capítulo, dispensada do trabalho por ser "atrevida" ao se negar a cuidar da casa da \* A fala lembra a da cozinheira africana liberta Rosa Maria de Jezus, citada no primeiro

patroa uma vez que havia sido contratada apenas para cozinhar, afirmando que não

era "sua escrava" para ser obrigada a atendê-la

domésticas livres e libertas no final do século 19 já apontava para a busca constante de \*\* A situação da mãe de Laudelina lembra que a rotatividade de trabalhadoras

postos de trabalho mais bem remunerados ou menos violentos, rompendo como

estereótipo da mãe preta fiel e subserviente.

cular, as aulas constantes de autovalorização da avó se tornaram um para a periferia de Belém e matricular a neta em uma escola partimas que não deveria me "abaixar", porque ninguém era melhor que eu Lembro-me de que, desde muito cedo, minha avó me diz que eu era preta. é melhor do que eu'. Pensa com toda a força e imagina aquela pessoa [...] "Ninguém é melhor do que tu! E mais: se alguém quer parecer melhor do que tu, olha para o meio da testa da pessoa, encara e pensa 'Ninguém Com as conquistas de Francisca, que conseguiu mudar a família você se sente à vontade". 37 fazendo tudo o que tu fazes — come igual a ti, descome igual a ti —, aí

dos maiores legados para a neta, que transitou em ambientes educa-

um uvo r a simples autodefinição de uma cozinheira negra, que poderia agir a simples autodefinição de uma cozinheira negra, que poderia agir um dos principais instrumentos de violência escravista mostra como em silêncio e em um papel de subserviência. que poderia implicar retaliações brutais, com o objetivo de mantê-la que poderia em um papel de subserviência מיייים agravizada, era uma ousadia à época como ביייים agravizada, era uma ousadia à época

de sua definição de si: "Quando Dona Laudelina narrava sobre as evidencia a importância de histórias como essa para a construção memoração do passado por Laudelina, no momento das entrevistas, suas estratégias de superação do racismo, emergia a satisfação em comportamento altivo e coroado pela coragem".34 Esse processo memorizar o passado e, ao ressignificá-lo, perceber-se dona de um com certeza teve influência no trabalho social e político em prol de décadas seguintes, quando assumiria orgulhosamente a alcunha de outras trabalhadoras domésticas que Laudelina desenvolveria nas "terror das patroas". 35 A análise de Elisabete Aparecida Pinto sobre o processo de re-

possíveis efeitos, o trecho da biografia da professora, pesquisadora e da influência de sua avó, Francisca Amador de Deus, que trabalhava ativista Zélia Amador de Deus<sup>36</sup> também é emblemático. Zélia trata do Marajó, estado do Pará, para sua trajetória intelectual e política: como cozinheira e lavadeira na década de 1930 na zona rural da Ilha Para destacar a importância dessa transmissão geracional e seus

A situação, que provavelmente ocorreu na década de 1910, pouto

cionais brancos e de elite desde a infância e usava seus ensinamentos como uma proteção nos diversos momentos em que era subestimada ou humilhada por ser uma menina negra. É importante observar a estratégia de uma definição radical de humanidade refletida no conteúdo do discurso de dona Francisca para convencer a neta de que ser pobre e negra não era motivo para que alguém se considerasse melhor do que ela, afinal de contas, mesmo uma pessoa branca e rica "come igual a ti, descome igual a ti".

Nesse ponto, tomo a liberdade de citar mais um excerto biográfico, dessa vez da década de 1950, na cidade do Rio de Janeiro, de uma história familiar muito próxima de mim: a de dona Cenira, minha avó materna (a cozinheira do Interlúdio 111). Desde criança, foram inúmeras as ocasiões em que ouvi a história de seu "atrevimento" diante de uma ex-patroa que não queria lhe pagar o salário devido pelos dias trabalhados antes que ela pedisse demissão por ter conseguido outro emprego. "Quando foi cobrar a quantia,

Ela me disse um monte de desaforo. Quando reclamei, ela responde<sub>ll:</sub> "Eu tenho dinheiro, eu posso falar e fazer o que eu quiser." Foi aí que eu disse pra ela: "Você pode até ter o dinheiro. Mas eu tenho a mocidade, a saúde e a disposição. E isso seu dinheiro não compra.". E batí a porta na cara dela!<sup>33</sup>

Vó Cenira se deleitava ao contar esse episódio e se lembrava exatamente das palavras que escolheu em prol de sua autoafirmação para responder a uma patroa que sempre tratava trabalhadoras domésticas de forma violenta e humilhante. É interessante observar, por exemplo, como a percepção de um valor ou dignidade próprios se baseia em atributos que estão apartados de sua pobreza, uma vezque essa é a estratégia da patroa para menosprezá-la.

para além da construção de uma autodefinição diante do desprezo eda humilhação, outra questão chama a atenção nos registros biográficos: uma afirmação de si frente ao seu trabalho. Essa é uma questão complexa, à primeira vista, uma vez que ter que trabalhar na cozinha doméstica era, frequentemente, considerado "desdouro". Por isso, um dos processos de autodefinição de cozinheiras negras relacionados ao trabalho, especialmente as que só tinham o trabalho doméstico como opção, passa por marcar que elas não se definem por ele. Esta é uma característica apontada por Patricia Hill Collins ao observar a fala de uma trabalhadora estadunidense, May Madison, sobre as diferenças de preferências profissionais racializadas, entre ser forçada a um trabalho que tem uma função instrumental e a possibilidade de acessar um trabalho que signifique algo para si:

Uma diferença muito importante entre brancos e negros é que os brancos pensam que o trabalho define quem você é. [...] Ora, um negro sabe que faz muito mais sentido pensar que o que estou fazendo não tem nada a ver com o que eu quero fazer nem com o que faço quando estou fazendo algo por mim. Ora, o que os negros pensam é que meu trabalho é exatamente o que tenho de fazer para conseguir o que quero.<sup>39</sup>

A fala de Madison deixa ver como trabalhadores negros, assim como outros trabalhadores racializados que, em uma divisão racial do trabalho, são forçados à execução de funções atreladas a um baixo status, como a cozinha, preservam uma definição de si. Ao estabelecer que aquele trabalho é o que precisam executar "para conseguir o que querem", seja garantir sua própria subsistência ou para desenvolver maneiras de ascender socialmente, elas podem estabelecer que aquela ocupação não as define. Observando o modo como imagens de controle como a mãe preta cozinheira são frequentemente utilizadas para descrever trabalhadoras negras, essa autodefinição é um dos emblemas da resistência de cozinheiras negras.

Um excerto da entrevista feita por Joaze Bernardino-Costa<sup>40</sup> com uma das lideranças sindicais do movimento de trabalhadoras domésticas demonstra como isso pode acontecer. Maria de Lour-

<sup>\*</sup> Segundo suas filhas, como tantas outras trabalhadoras domésticas, Cenira só podía pedir demissão de um emprego quando arranjava outro, porque "não tinha onde dormir", por causa da baixa remuneração. O novo emprego havia causado a ira da patroa, que se recusava a pagar, como forma de punição, o restante do salário que devia.

des de Jesus criticava o tipo de imagem escolhida para representar trabalhadoras domésticas em cartilhas educativas de organizações trabalhistas:

Agora eu acho que deveria procurar (retratar a trabalhadora doméstica) de outra maneira, porque tem muita gente boa, pessoas que se respeitam, se cuidam, que falam bem, que estudam, que se formam, que se interessam pelas coisas, que leem. Eu já não aguento mais os exemplos que aparecem, aquela mulher com um pano amarrado na cabeça. [...] Eu sou trabalhadora, mas sou mulher. Quando eu sair daqui, vou ter que sair bonita, arrumada, unha pintada. Eu sou uma pessoa. Lá na rua eu tenho direito de ir ao cinema, namorar e tudo. 41

É interessante observar como sua fala reflete a reivindicação de uma feminilidade ("mas sou mulher") e de uma humanidade ("eu sou uma pessoa") que identifica que a redução ao trabalho doméstico a priva. A necessidade de Maria de Lourdes de se definir, marcando que tem uma vida e uma subjetividade que não pertencem ao trabalho, evidencia como exercer essa ocupação é algo capaz de a desumanizar e "desgenerificar" ao mesmo tempo — aspectos refletidos nos contornos do estereótipo da mãe preta cozinheira. Nesse ponto, é interessante observar como a fala de Maria de Lourdes de Jesus se aproxima do discurso atribuído à ativista negra Sojourner Truth, em 1851, que, ao falar sobre a carga de trabalho e as dificuldades vividas por mulheres negras escravizadas, pergunta a plateia majoritariamente branca: "E eu não sou uma mulher?".

Mas não se trata apenas de se definir para além do trabalho na cozinha, no caso das trabalhadoras domésticas. Outro ponto marcante entre os excertos biográficos é a percepção crítica das cozinheiras do valor e do caráter essencial de seu trabalho para o funcionamento da sociedade brasileira. O trecho da entrevista de Creuza Oliveira, outra liderança sindical do movimento de trabalhadoras domésticas, concedida à pesquisadora Gabriela Batista Pires Ramos em 2018, revela essa percepção de si a partir do trabalho doméstico, inclusive o culinário:

[...] quando eles dizem que a gente não gera lucro pra eles, para os empregadores, que a casa do patrão é residência e não é empresa, a gente diz que a gente gera sim. A gente gera saúde, a gente gera educação, limpeza, bem-estar e repõe a força de trabalho de outro ou de outra trabalhadora, que sai pra trabalhar, e deixa sua casa na mão de uma pessoa que cuida de tudo ali. Porque quando a gente está cuidando da limpeza, a gente tá cuidando da saúde. A alimentação também. A gente gera educação porque a gente leva os filhos deles pra escola, vai buscar, ensina o dever à criança, porque a gente é que dá comida à criança, ensina a pegar o garfo. Inclusive a gente cuida mais dos filhos deles do que eles próprios. [...] E a gente também contribui sim pra economia mundial.

Essa definição positiva é, evidentemente, utilizada como ferramenta de reivindicação de direitos trabalhistas para a classe. Desde o início do século 20, mulheres negras de associações e sindicatos de trabalhadoras domésticas marcam a importância do trabalho doméstico, como o culinário, para a economia brasileira: a partir da percepção crítica de que é uma ocupação que gera lucro e acumulação de capital para patrões e patroas.<sup>45</sup>

A defesa de uma autodefinição também se destaca nas entrevistas com chefs negras. Apesar das trajetórias mostrarem como essas trabalhadoras têm que se adequar à etiqueta racial profissional, também evidenciam a possibilidade de recusá-la de modo mais direto, especialmente quando pertencem a estratos de classe média e alta. É o caso do relato de Rosa ao explicar como reage diante da expectativa de clientes brancos quando a elogiam:

Rosa: [...] como até é um insulto quando eu sou chamada de bonita e eu não faço nada. Por que, desculpa, é para dizer o quê? "Nossa, você é bonita!". É para agradecer? Não. Agora o pessoal já parou, mas teve uma época que era uma histeria, "Nossa, como você é bonita". Eu, "parabéns, sabe? Parabéns, você está vendo bem". Eu saía de casa, eu era bonita, minha mãe me falava que eu era bonita, eu tenho espelho. E aí o que é que você recebe? "Mas é metida, ela", sabe? Muito isso, tem que ser grato, e eu fui ingrata a vida inteira, eu fui arrogante a vida inteira, fui agressiva a vida inteira.

No trecho, é perceptível a influência da figura da mãe no fortalecimento dessa autodefinição, e sua entrevista deixa perceber como isso se estende de sua aparência até sua trajetória profissional. Em outo trecho a entrevista, Rosa enfatiza que não pode se deixar "deslumbrar" por esses elogios, no sentido de que não disfarçam o racismo ou o sexismo que podem estar refletidos na insistência ou no espanto diante do fato de que ela, uma mulher negra, "é bonita", o que também mostra como essa autodefinição construída em casa é importante para protegê-la de armadilhas. No caso dela, essa estima e percepção de si também se relaciona à busca de sua mãe e de outros membros de sua família de sempre fortalecer seu valor como uma mulher negra, ao passo que falavam abertamente sobre as injustiças que ela poderia sofrer, sobretudo por circular em espaços majoritariamente frequentados por pessoas brancas.

Há outro ponto da entrevista de Rosa que trata do último tema que selecionei como importante para o processo de autodefinição entre cozinheiras negras: a religião. Apesar de ter crescido em ambientes brancos, sua família é do candomblé e ela vive a religião desde criança, o que lhe permitiu conviver com outras pessoas negras. Esse pertencimento a comunidades religiosas majoritariamente negras ou ligadas à valorização de uma negritude e de matrizes africanas se mostrou fundamental em registros históricos e na trajetória de algumas entrevistadas. Sobre a importância das religiões afro-brasileiras na autodefinição de mulheres negras, o estudo de Rachel E. Harding<sup>44</sup> sobre o candomblé no século 19, em Salvador, é emblemático:

O que estou sugerindo é que os negros no Brasil estavam envolvidos em um processo contínuo de engajamento transformacional com os espaços atribuídos e as identidades significadas imputadas a eles pela sociedade escravocrata e racista dominante. Através de uma variedade de meios — riual. comunitário, familiar, estético, etc. — os Africanos e seus descendentes criaram espaços alternativos, definições alternativas de si próprios e do significado de sua presença no Novo Mundo.<sup>45</sup>

A partir de registros policiais, Harding observa como a composição de terreiros em Salvador, no século 19, era majoritariamente feminina. 6 Composto especialmente por quitandeiras livres e libertas que trabalhavam com o comércio de alimentos, a autora analisa como o candomblé era um dos espaços em que mulheres negras, que viviam no cotidiano desumanizante de uma sociedade escravista, podiam construir e preservar uma definição alternativa de si. É interessante pensar que esse processo pode se dar ao poderem assumir postos de autoridade dentro da religião, como o de sacerdotisa, mas também na construção de sua fé e de sua conexão com o sagrado, como se saber filha de santo.

Considerando que o rompimento dos laços familiares de escravizados pelo sistema escravista era uma das formas de destruição de sua subjetividade e que com certeza afetava a maior parte dessas mulheres, ser "filha de santo" ou parte de uma comunidade, de uma "família de santo", criava sentidos alternativos de si para mulheres negras que trabalhavam como cozinheiras ou como vendedoras de alimentos. A fotografia que abre este capítulo mostra a importância dessa conexão e, além de Rosa, outras entrevistadas também são "de santo". Apesar de algumas delas preferirem não ter sua religião identificada, o que expõe a continuidade da violência do racismo religioso que, por exemplo, impacta a maneira como podem ser vistas por clientes ou patrões, nota-se a permanência da importância de religiões afro-brasileiras nesse processo íntimo de autodefinição.

Há outras fontes religiosas para a autodefinição nos registros biográficos de cozinheiras negras, e quero chamar a atenção para uma em especial: a relação entre cozinheiras domésticas e a fé cristã. Nos registros sobre o caráter exaustivo do cotidiano de trabalho, as reclamações sobre como o volume de trabalho não permitia que frequentassem a igreja ou outros eventos religiosos eram exemplos comuns das privações que sofriam. Dona Risoleta, <sup>47</sup> por exemplo, com mais de 70 anos de idade, se lembrava de como perdeu o "Congresso Eucarístico" na juventude porque passava mais de seis meses sem poder sair de casa. Ademais, na relação dessas mulheres com membros de igrejas católicas, são diversos os relatos de racismo:

Eu deixei de ser filha de Maria por causa de um bispo, D. Barreto, Ele disse que ia passar nós tudo pra Irmandade de São Benedito porque nossa senhora nunca teve filha preta. Eu gostei de responder assim pra ele: "Nem branca. Qual é a filha branca que Nossa Senhora teve, fâça o favor de dizer?!". Então a diretora da nossa ordem ficou brava comigo: "Uh, você vai falar uma coisa dessa pro bispo!". "O que é que a senhora queria que eu falasse? Ela nunca teve filha, nem branca nem preta."

Ao marcar seu enfrentamento, a postura do bispo e a reprimenda da diretora da ordem, que restringia os espaços religiosos onde ela (e outras mulheres negras) estava autorizada a estar devido a sua negritude, dona Risoleta mostra como a experiência em espaços institucionalizados da Igreja Católica poderia ser extremamente violenta para trabalhadoras domésticas. No entanto, ao longo da sua entrevista, é visível que a postura racista de membros da igreja não significou o rompimento de sua fé cristã ou de sua relação com o sagrado, uma vez que era algo extremamente precioso para ela. Sua fé era parte da definição interior de um valor de si, fundamental para viver nas condições precárias, violentas e miseravelmente remuneradas do trabalho doméstico:

Tinha que levantar todo dia às quatro horas para acender o fogão de lenha e levar o café com torradas bem quentes com bastante manteiga no quarto dos meninos. Quem ia me acordar? Rezava de noite e pedia a Nossa Senhora, a Bom Jesus de Pirapora que não deixassem eu perder a hora. E todo dia ouvia bater na minha porta e ouvia chamar pelo meu nome de manhāzinha. [...] Pedia pra Deus, pra São Benedito, pra que tudo saísse gostoso, com paladar diferente e que não fizesse mal pra ninguém. Graças a Deus, graças a Deus minha comida nunca fez mal pra ninguém. Lutei sozinha com Deus. Eu pedia dia e noite que Deus não deixasse eu sucumbir. 50

Essa conexão com seus santos e com deus era uma forma de enxergar e de preservar seu próprio valor, que se refletia, por exemplo, no fato de se ver como abençoada e sempre acompanhada na luta que foi

viver como uma cozinheira. A relação com o sagrado podia até tornar Dona Risoleta uma cozinheira especial, principalmente por sua relação com São Benedito, o santo negro padroeiro das cozinheiras.<sup>51</sup>

São Benedito estava comigo na cozinha. Quando eu saí, ele também não quis ficar. O que todo mundo fazia, queimava, os pratos caíam. Diziam: "São Benedito não quer ficar na cozinha, porque ela saiu". Ele está na sala agora. <sup>52</sup>

pona Risoleta "saiu" da cozinha por ter perdido a visão, aos 47 anos de idade, em razão da catarata causada pela longa exposição a altas temperaturas, e sua relação especial com o santo fez com que ele também deixasse a cozinha. Assim, a autodefinição se mostra um tema fundamental para evidenciar as diversas formas de agência e de resistência de cozinheiras negras, principalmente como uma das manifestações mais contundentes da recusa em aceitar a desumanização ou a redução ao estereótipo tão disseminado da mãe preta cozinheira. Na seção a seguir, analiso um aspecto específico desse processo de autodefinição: sua habilidade culinária.

#### SABEDORIA CULINÁRIA

Conhecimento sem sabedoria é suficiente para os poderosos, mas sabedoria é essencial para a sobrevivência dos subordinados.

PATRICIA HILL COLLINS

Entre as formulações de autodefinição nos registros biográficos de cozinheiras negras, a relação com seu trabalho culinário se destaca. De início, é importante pontuar que essa conexão não é sempre visivel ou declarada. Por vezes, o trabalho na cozinha era tão profundamente naturalizado, por ser inescapável, que eu mal conseguia encontrar alguma referência mais detalhada sobre essa atividade em suas trajetórias de vida.

Este era o caso de Laudelina de Campos Melo, por exemplo, <sup>55</sup> Filha de uma doceira e trabalhadora doméstica, isso provavelmente implicava que, desde criança, ela já cozinhava, fosse para ajudar a mãe em seu trabalho ou para apoiá-la no cuidado da própria casa. Ao exercer a função de trabalhadora doméstica durante décadas, o trabalho culinário também era parte de suas atribuições. No entanto, a não ser pelo período em que fornecia salgados para um estádio de futebol, depois de deixar o trabalho doméstico, Laudelina raramente menciona essa dimensão de seu trabalho. Foram os relatos de pessoas que a conheceram que revelaram como sua habilidade culinária frequentemente se articulava com sua ação social e política. O depoimento do senhor Sampaio sobre uma das atividades culturais que Laudelina organizou, com o objetivo de valorizar a cultura negra, é emblemático:

Agora a grande promoção dela com as meninadas em Campinas foi a Semana do Folclore, que nós não sabíamos o que era aquilo. Aí que ela mostrou tudo o que a gente tinha que fazer. Você vai vender pipocas, você vai vender pinhão, você vai vender canjica e eu vou fazer o vatapá, o angu à baiana e o xinxim de galinha, ela trabalhou muito, ela cozinha muito bem, é um negócio. 56

Em outro trecho de sua entrevista, ao tratar do fechamento da Associação das Empregadas Domésticas, da qual era presidente na ocasião do golpe militar de 1964, Laudelina foi intimada a depor por suspeita de ser "adepta ao comunismo". Ao chegar na delegacia, ela lembra: "(O delegado era muito meu amigo), quando precisava de mim ele ia me buscar para fazer vatapá, para fazer cuscuz". E audelina foi liberada mais tarde. É interessante como essa memória mostra que sua habilidade culinária a tornou muito amiga do delegado — uma insinuação de que a qualidade de sua comida pode ter tido algum tipo de influência sobre sua liberação da delegacia.

Dessa maneira, ainda que a habilidade culinária de cozinheiras negras tenha tido muita importância na conquista de sua subsistência ou

de melhores condições de vida, \* descrições detalhadas sobre esse trabelho costumam ser raro ou subentendido, especialmente entre cozipheiras domésticas. No entanto, alguns registros me permitiram aces nheiras negras, e pude identificar diferentes razões para tal. No egünho capítulo, ao observar como Dona Risoleta, aos treze anos de segundo capítulo, ao observar como Dona Risoleta, aos treze anos de segundo es e reproduzi-lo, se propus a análise de que a afirmação vez e ser capaz de reproduzi-lo, se propus a análise de que a afirmação dessa habilidade era importante para trabalhadoras domésticas como ela, uma vez que possibilitava a conquista de uma função especializada na cozinha doméstica, como a de cozinheira de forno e fogão. Isso poderia representar melhores chances de empregabilidade, condições de trabalho menos piores e uma remuneração melhor, características muito raras no trabalho doméstico de maneira geral.

Ademais, elas poderiam trabalhar de maneira autônoma, vendendo comida na rua, trabalhando em pequenas pensões ou executando pequenos trabalhos culinários esporádicos para obter uma renda extra.

No entanto, para além de questões práticas, essa afirmação de si por meio da habilidade culinária podia ter outros sentidos, em especial no tempo em que Dona Risoleta vivia, o pós-abolição, marcado pelo investimento estatal e privado em políticas de branqueamento e pela narrativa da brancura como atributo de qualidade de mão de obra. Trabalhadoras domésticas negras e pobres como ela no pós-abolição tinham que lidar com uma estrutura de trabalho que, entre as justificativas para confiná-las ao trabalho doméstico, definia que eram incapazes de exercer qualquer outra função em razão de sua negritude e feminilidade. A afirmação da sua habilidade excepcional na cozinha poderia ser uma das poucas formas de afirmar seu valor ou obter respeito.

<sup>\*</sup>Como um reflexo do confinamento de mulheres negras ao trabalho doméstico e culinário que analiso ao longo do livro, praticamente todas as cozinheiras e chefs citadas descendem de outras mulheres negras que cozinhavam como uma profissão — quitandeiras, doceiras, cozinheiras de bares e restaurantes e trabalhadoras domésticas.



 Baiana fazendo a massa de acarajé na procissão de Nosso Senhor dos Navegantes

Meu argumento é similar ao de Rafia Zafar ao analisar as trajetórias de autores negros e negras de livros de culinária nos Estados Unidos nos séculos 18 e 19 que trabalhavam com hospitalidade doméstica e pública: "[...] pessoas negras do século 19 e 20 foram consideradas sujas e incapazes de refinamento, então trabalhar como gerente, garçom ou na hotelaria era uma maneira de alcançar o rótulo de "culto" por um caminho inesperado e tortuoso". Si Ainda que o trabalho na cozinha doméstica não pudesse render a elas o título de "cultas", poderia ser um caminho sinuoso para alcançar dignidade, especialmente quando comparado às condições do trabalho doméstico em geral. Mais uma vez, defendo que é necessário pensar na importância dessa autodefinição de cozinheiras negras em seus próprios termos: diante das ferramentas e possibilidades que tinham disponíveis, em um período em que o confinamento ao trabalho doméstico era um destino

praticamente inescapável devido a hierarquias raciais, de gênero e de praticamente inescapável devido a hierarquias raciais, de gênero e de classe tão marcadas como a tecnologia da boa aparência, que afetaclas suas opções de trabalho.

Outro exemplo interessante entre os registros é o relato de infan-Outro exemplo interessante entre os registros é o relato de infanola de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata das cocia de Carolina Maria de Jesus, no pós-abolição, em que trata da cocia de Carolina de Jesus, no pós-abolição, em que trata da cocia de Carolina de Carolin

Uma boa cozinheira ganhava trinta mil-réis por mês. Quando vencia o mês e a cozinheira recebia, ela tinha a impressão de ser uma heroína. Enaltecia a si mesma dizendo:

— Eu sou forte. Não é qualquer uma que aguenta cozinhar para o doutor Souza.

Que orgulho, que vaidade, ser a cozinheira do doutor José da Cunha ou do presidente Franklin Vieira e José Afonso. Era comum ouvir os ricos dizerem:

— Sabe com quem você está falando? Eu sou o mandachuva! E as pretas pernósticas às vezes diziam:

—Sabe com quem cê tá falando? Eu sou a cozinheira do presidente. 60

Esse trecho permite ver outros caminhos para a construção de uma autodefinição positiva dessas "boas cozinheiras" que, de início, já são caracterizadas por Carolina como trabalhadoras domésticas bem remuneradas — e que se sentiam "heroínas" por isso. E provavelmente o eram, pelo menos para suas famílias. Porém, é interessante observar como agradar o paladar de um patrão ilustre poderia ser um atestado de qualidade da cozinheira, causando-lhe "orgulho" e "vaidade" por ser forte o suficiente para "aguentar" o trabalho. Além disso, essas mulheres podiam exigir respeito por extensão por trabalharem em casas de gente de reputação, como cozinheiras de alguém importante. Mais uma vez, apesar de esse poder ser visto como um caminho torto ou desconfortável para essa autodefinição positiva, é necessário considerar que opções tinham e como a subsistência de suas famílias dependia da cozinha. Era uma forma de alcançar status dentro do que era possível. Uma afirmação positiva de si a partir de

seu trabalho na cozinha era um tipo de recusa à desumanização de pessoas negras, tão profunda à época.

Há outro aspecto da habilidade culinária dessas cozinheiras para pensar sua agência e resistência, relacionada a seu lugar entre dois mundos. A definição de *outsider within*, de Patricia Hill Collins, para pensar como a experiência do trabalho doméstico influencia a visão crítica de mulheres negras sobre o mundo e a maneira como agem, é providencial:

Inúmeras mulheres negras iam de ônibus para a casa de suas "famílias" brancas, onde elas não apenas cozinhavam, limpavam e desempenhavam outras tarefas domésticas, mas também cuidavam de suas "outras crianças", ofereciam importantes conselhos aos seus empregadores e frequentemente, tornavam-se membros honorários de suas "famílias" brancas. Essas mulheres viram as elites brancas, tanto as de fato como as aspirantes, a partir de perspectivas que não eram evidentes a seus esposos negros ou aos grupos dominantes. [...] essas mesmas mulheres negras sabiam que elas jamais pertenceriam a suas "famílias" brancas. Apesar de seu envolvimento, permaneciam como *outsiders*. Esse status de *outsider within* tem proporcionado às mulheres afro-americanas um ponto de vista especial quanto ao *self*, à família e à sociedade. 61

O que interessa para meu argumento é como esse posicionamento comumente forçou mulheres negras a desenvolver habilidades culinárias específicas para dar conta das exigências desse trânsito. De um lado, a abundância em refeições "preparadas com artifícios" para famílias que "a comida que comiam no almoço, não comiam no jantar", como observado por Carolina Maria de Jesus. 62 De outro lado, seus filhos esperando as sobras quando chegassem tarde do trabalho, 63 ou adormecendo com fome por terem que esperar os patrões comerem, mesmo quando moravam na mesma casa em que a mãe trabalhava, como Lenira Maria de Carvalho. 64 Em meio à monstruosidade de viver entre os dois mundos, o que defendo é que muitas mulheres negras foram forçadas a desenvolver uma sabedoria culinária — que se distingue do simples conhecimento de um determinado repertório

culinário. Para isso, utilizo a distinção entre conhecimento e sabedoria a partir da experiência de mulheres negras proposta por Patricia Hill Collins:

Essa distinção entre conhecimento e sabedoria, assim como o uso da experiência como o limite entre os dois, têm sido fundamentais para a sobrevivência da mulher negra. No contexto das opressões interseccionais, a diferença é fundamental. Conhecimento sem sabedoria é suficiente para os poderosos, mas sabedoria é essencial para a sobrevivência dos subordinados. 65

As boas cozinheiras citadas por Carolina<sup>66</sup> provavelmente tinham de ter o "refinamento" de conhecer repertórios culinários variados, entre pratos nacionais e estrangeiros, em seu cotidiano profissional. No entanto, a realidade da fome em que elas e seus filhos eram forçados a viver, para além de influenciar seu olhar crítico sobre as injustiças raciais da sociedade brasileira, também fez com que preservassem e desenvolvessem tecnologias alimentares e culinárias de sobrevivência, que compõem o que defino como sabedoria culinária de cozinheiras negras.

Os registros dessa sabedoria são dos mais diversos, visto que as biografias de pessoas negras são em geral marcadas pela escassez de alimentos e as tentativas de avôs, mães e tias de alimentar seus filhos. Mas gostaria de destacar uma narrativa em específico, que resume a monstruosidade da situação vivida por cozinheiras negras e seus descendentes e como tinham que elaborar formas arriscadas e difíceis de sobreviver ao impossível. Trata-se de uma história de infância da artista mineira Tula Pilar, <sup>67</sup> que vivia com a mãe, uma cozinheira, e a tia, responsável por cuidar dela e de suas três irmãs enquanto sua mãe crabalhava. Tula narra que sua alimentação dependia do que a mãe conseguia trazer da casa das patroas, mas que, às vezes, ela precisava passar uma semana sem ir para casa. Quando conseguia deixar algum dinheiro, a tia, que "[...] tinha uns 'problemas de cabeça", <sup>68</sup> esquecia onde tinha guardado a quantia. Nessa situação, todos os dias, Tula, <sup>80</sup> suas irmãs e a tia eram obrigadas a ir ao lixão catar restos de comida:

muitas crianças da favela.69 tia já fez. [...] Agradecemos na reza daquela noite por ter minha tia que depois temperou com cebola, alho e sal e cozinhou na panela de presdisse que lavou bem com limão e vinagre, com bastante água quente, delícia!". Minhas irmās mais velhas perguntaram como ela fez e ela toso! A gente dizia: "é o melhor frango que a Tila já fez!", "Humm, que com nojo? Tá pronto!". Comi na tigela azul. Que sabor! Que caldo goscarne para nós?". "É o frango que eu catei no lixo. Vocês não estavam pra comprar carne?". Logo perguntei: "Uai, Tila, como você comprou depois de pronto. Ficamos cochichando: "Onde ela arrumou dinheiro casa nos olhamos assustadas, pois havia um cheiro de um frango bem Vão lavar as mãos e os pés para comer e dormir!" Quando entramos em linha", brincar na terra. Mais tarde minha tia chamou: "entra pra dentro! morrer: "Ela está doida de dar isso pra gente"... [...] fomos jogar "amare. cuidava de nós e não deixava a gente morrer de fome como morriam dormimos felizes, porque comemos o melhor frango verde que minha são, matando os micróbios e, por isso, ficou gostoso daquele jeito,  $N_{0i}$ temperado. Até hoje sei conhecer o cheiro de um frango bem temperado Diziamos que ela estava louca e que não comeríamos aquilo para não Estávamos com muita fome no dia em que minha tia fez o frango verde.

A brutalidade das condições de vida forçou a tia de Tula a cozinhar um frango estragado, que havia sido jogado no lixo, para aplacar a fome de suas sobrinhas. Essa decisão custosa, que colocava a vida das sobrinhas em risco, só parecia possível quando a outra opção era observá-las morrer de fome, como "morriam muitas crianças na favela". Para tentar impedir que o "frango verde" pudesse prejudicar a saúde das meninas, a tia usou de sua habilidade culinária, lavando, temperando e cozinhando para "matar os micróbios". O horror da história da infância de Tula mostra as escolhas difíceis que cozinheiras negras tomaram para cuidar de suas crianças e como a sabedoria era fundamental para tentar diminuir os riscos desse processo.

Assim, a capacidade de criar ou de improvisar comida tendo pouco ou nada à sua disposição foi uma das formas mais fundamentais de agência e resistência de mulheres negras para a sobrevivência da po-

pulação negra. 70 Cabe lembrar de uma expressão muito comum para pulação negra. 70 Cabe lembrar de uma expressão muito comum para designar boas cozinheiras no Brasil: a cozinheira de mão cheia. Ou, designar boas com um dos narradores do curta-metragem Farrucomo comentado por um dos narradores do curta-metragem Farrução de Yasmin Thainá: "É mais que a mão cheia, é a mão que cheia. 10 conheço gente [...] que bota a mão na comida e a comida rende. Bu conheço gente [...] que bota a mão na comida e a comida rende. Rende. Imagina render.

Renucirio da genialidade de sua habilidade culinária ser frequenA despeito da genialidade ou subestimada em uma estrutura que as detemente invisibilizada ou subestimada em uma estrutura que as desumaniza por serem mulheres negras, essa sabedoria é, em geral, reconhecida e valorizada entre mulheres negras e a comunidade negra
em geral. Mães, avós e tias são reverenciadas por essa capacidade e
é comum que as tecnologias alimentares e culinárias de sobrevivência sejam compartilhadas ou transmitidas de geração em geração.
Ademais, por causa de sua habilidade em transitar entre dois mundos, elas também podem ser fontes de apoio para outras cozinheiras,
como mostra a situação do Interlúdio III, em que toda uma rede de
trabalhadoras domésticas se articulou para ajudar Cenira a aprender
a fazer um peru natalino, sem o conhecimento de sua patroa. Na seção a seguir, trato dessas redes de solidariedade, muitas vezes silenciosas, de cozinheiras negras.

### SEGREDOS PÚBLICOS E SOLIDARIEDADE NA COZINHA

O negro, apesar de seu riso largo, sua aparente aquiescência, é particularmente evasivo. Você vê que somos um povo educado e não dizemos ao nosso entrevistador: "Saiam daqui". Sorrimos e dizemos a ele ou ela algo que satisfaz a pessoa branca porque, sabendo tão pouco sobre nós, ele não sabe o que está perdendo.

ZORA NEALE HURSTON"

O silêncio, como procuro defini-lo, realiza um trabalbo discursivo e tem vida própria. Silêncio é au-

sência; são bistórias contadas pela metade, olbares cúmplices e narrativas e vidas ignoradas. LAKISHA MICHELLE SIMMONS, 5

pensar diferente do preto, em geral, que acha que é as reações agressivas por ofensa. Tenbo modo de patroa, porque esta a chamava de negra. São comuns Há dias, em Indianápolis, uma empregada matou a é o seguinte: você é motorista de tal família e sua necessário reagir contra o branco. O meu argumento mulher é empregada doméstica; você reage, e depois como sustentar seus filhos?"

VIRGÍNIA LEONE BICUDO<sup>76</sup>

na brecha, a articulação de comerciantes minas na defesa de sua digcada em um jornal carioca de 1873," permitiu acessar, por uma peque nidade no final do século 19.\* O documento permite ver não só comoNo primeiro capítulo, a carta de Mãe Maria, uma quitandeira, publiessas mulheres africanas observavam criticamente as hierarquias raciais e de gênero que as afetavam, mas também como construíam sua honra e a seus negócios. É até mesmo possível pensar que "Mãe redes de solidariedade para enfrentá-las e tentar mitigar os danos a sejam reflexo do incômodo de uma única mulher. Destaco de novo um Maria" seja um pseudônimo e que as afirmações contidas na carta não trecho da publicação:

de nos calar. Estão enganados com as minas, somos em grande número Nós também somos gente; por sermos pretas, não pensem que havemos e temos, algumas de nós, bem boas patacas. [...] Desaforo de brancos que gostam de quebrar nos pratos onde comem.

trar se não prestamos para alguma coisa. Temos muito jimbo e bastante arrepender de bolir com nossa língua. protetores. Pensam que por sermos negras que não valemos nada, todos podem limpar suas mãos em cima da gente? Estão enganados. Livrempour pour le figurões que nos dê o calundu, que mais de quatro tem de se se muitos figurões que nos dê o calundu, que mais de quatro tem de se Vamos todas nós fazer também nossa revolução e havemos de mos-\_Mãe Maria, filha de pai João.<sup>78</sup>

do pelo autor da nota que desagravou as quitandeiras, e mostra tam no Rio de Janeiro no fim do século 19, ao marcar que, além de dinheimais marcar aqui é que a afirmação da humanidade, de "ser gente" ro, tem "bastante protetores". No entanto, o que me interessa ainda bém saber como funcionava o personalismo das estruturas de poder "Māe Maria" escolhe o registro escrito, o mesmo mecanismo utilizaa estratégia da carta de "Mãe Maria" para defender o valor de um cio por meio de um registro escrito. É o anúncio de uma "revolução" é feita em coletivo — assim como a decisão de romper com o silênro de "algumas" das minas com "bem boas patacas" em beneficio de grupo de trabalhadoras africanas, que envolveria o apoio financeia carta permite observar de que maneira elas se movimentavam de os "brancos que gostam de quebrar nos pratos onde comem". Assim, suas colegas menos afortunadas, com o objetivo maior de enfrentar modo conjunto para manter sua autodefinição e se protegerem, espeser violados por mulheres negras que viviam em uma sociedade escracialmente quando escolhem romper com silêncios que não poderiam pe maneira similar ao observado na carta de Esperança Garcia," vista, mesmo que livres e libertas.

ras, sempre buscaram se articular para sobreviver em uma estrutura meu argumento é o de que trabalhadoras negras, como as cozinhei gras, pela similar precariedade de suas condições de vida, eram figuque tentava impedir essa sobrevivência e como outras mulheres ne perspicazes do contexto em que viviam, escolhiam, entre si, com ras centrais em sua rede de apoio e de solidariedade. Como analistas partilhar suas insatisfações e dores, e também projetos, segredos e A partir da carta e de outros registros coletados por este trabalho

Rio de Janeiro, como um sinal de desagravo aos laços familiares desses homens. em 1873, que insinuava que as quitandeiras eram as esposas de um grupo de revoltos no Bio de Les i \* Vale lembrar que ela respondia à nota de um cidadão, publicada em um jornal carioca

estratégias que eram fundamentais para garantir sua subsistência, a conquista de melhores condições de trabalho ou, eventualmente, sua ascensão social.

Pensando no cotidiano de trabalho de cozinheiras negras e a etiqueta racial profissional exigida delas, é importante pensar que a segredos públicos de como se movimentar nessa estrutura que as segredos públicos de como se movimentar nessa estrutura que as prejudicava. Utilizo a ideia de "segredos públicos" a partir do uso que Lakisha Simmons<sup>80</sup> propõe para a expressão em seu estudo sobre o que eram trabalhadoras domésticas, por seus patrões. Analisando diséculo 20, a autora analisa a manipulação do silêncio por comunidades negras:

O silêncio ajuda a esconder o que é inconveniente. Quem pode falar revela sistemas de poder, expondo quem tem autoridade sobre os corpos. [...] Embora fosse de conhecimento comum no Sul que homens brancos abusavam de meninas negras, essas informações foram sussurradas, boatos se espalharam discretamente ou o abuso permaneceu um segredo público nas comunidades locais. Esses silêncios eram necessários. 81

O segredo público é, então, uma forma de proteção e de resistência tácita que aparenta não romper com o silêncio a que foram forçadas em razão da gravidade da retaliação e da precariedade de sua situação, mas que, na verdade, permite que a comunicação se mantenha entre mulheres negras e a comunidade negra em geral. Nessa estratégia, cabem não só os alertas sobre patrões que por costume abusavam ou violentavam sexualmente as trabalhadoras que não podiam se defender, mas também o compartilhamento de informações sobre lugares em que as condições de trabalho eram melhores ou onde era mais fácil vender suas mercadorias, além de práticas e técnicas para facilitar ou diminuir a carga de trabalho, bem como burlar a vigilância de patrões ou de agentes do Estado. Ademais, considerando o que foi discutido até aqui, cabe também a transmissão dos modos de se por-



 Vendedoras de acarajé e outras comidas na procissão de Nosso Senhor dos Navegantes

tar para evitar problemas, manter seu emprego ou conquistar mais clientes e diversas outras formas de atender, negociar, flexibilizar ou enfrentar a etiqueta racial profissional. A cozinha, como um espaço menosprezado e invisibilizado de trabalho e como o lugar a que mulheres negras foram confinadas, é um dos espaços mais preciosos e potentes para essa partilha e articulação.

Mais uma vez, minha intenção não é a de romantizar essas estratégias ou as relações que trabalhadoras negras construíram. Ao longo do trabalho, minha intenção foi a de evidenciar a brutalidade de suas condições de trabalho e do modo com que foram tratadas, que as forçaram a desenvolver estratégias silenciosas ou disfarçadas de agência e resistência. Além disso, em um mundo de trabalho em que mulheres negras, como apontado por Carolina, sempre foram "[...] muitas pessoas para trabalhar e pouquíssimos os locais para trabalhar", <sup>82</sup> a política de escassez com certeza gerou antagonismos entre cozinheiras negras, fossem trabalhadoras domésticas ou comerciantes, uma

cozinheiras negras. validade, para evidenciar como a parceria entre elas foi fundamental da partilha e da construção de relações que podiam ser apenas de rida população negra em geral. O que escolho destacar são as nuances e criminalizar laços de solidariedade entre essas mulheres, como os dades comerciais nas ruas<sup>84</sup> também tinham como objetivo romper do trabalho doméstico<sup>85</sup> ou o controle e a repressão estatal das ativi-– como uma das formas mais pujantes de agência e de resistência de res condições de trabalho. As condições da intimidade monstruosa vez que todas tinham que lutar por sua sobrevivência e por melho.

domésticas" em sua infância: importância de um grupo que chamaram de "legião de trabalhadoras lidade e de lazer. Em entrevista com suas filhas,<sup>87</sup> elas contam sobre a apoio, solidariedade e, não menos importante, momentos de sociabilências do trabalho. Além disso, essas relações lhe permitiam acessa aprender a viver no contexto urbano e a lidar com as injustiças e viona cidade, o contato com outras trabalhadoras era fundamental para to das condições do trabalho doméstico e que não tinha familiares abastada. 85,86 Como uma jovem negra e pobre vivendo no isolamenpara exercer a função de cozinheira doméstica na casa de uma família pital do Rio de Janeiro, vinda de uma cidade do interior do estado, para destacar possíveis aspectos dessas relações. Cenira chegou à ca-Retomo outros aspectos da história de Cenira, do Interlúdio III.

muita comida.88 algumas casaram [...] A gente ia nas festas nas casas delas, cada festa, que uma socorria as outras, porque ninguém tinha família. Só depois que Comidas gostosas, roupas, brinquedos. [...] Era um grupo de mulheres dos filhos uma da outra. [...] Elas traziam coisas das casas das madames Era um rol de mulheres. [...] Eram madrinhas de batismo e de crisma

o pouco que tinham. E não se tratava apenas do compartilhamento não tinham quase nada, mas que escolhiam se "socorrer" e partilhar amigas Maria, Djanira e Lurdona eram trabalhadoras domésticas que Os detalhes das histórias mostram de que maneira Cenira e suas

> melhavam a vínculos familiares.\*89 forjados por essa solidariedade se tornariam tão fortes que se assemuitas outras trabalhadoras domésticas, e, em alguns casos, os laços terlúdio III, sua entrevista permitiu observar como também ajudou mas ver properties de uma vida que as condições do trabalho doméstico grias e prazeres de uma vida que as condições do trabalho doméstico grias e prazeres de uma vida que as condições do trabalho doméstico po mesmo modo com que Cenira foi ajudada, como descrito no Ingrus r. grus r. grus patrões e patroas, tentavam impedir. mas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo, dedicação, afeto e as pequenas alemas especialmente seu tempo. de recursos financeiros ou materiais, o que menos tinham a oferecer

No entanto, há outro trecho de sua biografia que destaco por pos-

principais emblemas. trabalho, sendo o confinamento ao trabalho na cozinha um de seus heres negras que é fundamental para entender suas experiências de trabalhadoras domésticas. Trata-se de uma hierarquização entre mutinegritude no Brasil a partir dessas relações de solidariedade entre sibilitar a observação das nuances e complexidades do racismo an

hora, até pra jogatina do filho do patrão na madrugada".90 mar, "porque era combinado que tinha que servir o lanche a qualquer trabalhasse de maneira praticamente ininterrupta. E não podia reclauma casa para si e precisava dormir no emprego, o que fazia com que trabalhadoras domésticas, Cenira não recebia o suficiente para manter peza dos talheres e a arrumação da mesa. De maneira similar a outras trabalho culinário e à manutenção da rotina das refeições, como a limcozinha para a sala de jantar, além da realização de tarefas auxiliares ao tico envolve as atribuições de servir as refeições, trazendo a comida da outra família abastada. Essa função especializada no trabalho doméslher negra de pele clara, conseguiu um trabalho como copeira na casa de Algum tempo depois de chegar ao Rio de Janeiro, Cenira, uma mu-

que poderia ser mais fácil na capital. Quando Cenira tomou conhecilhor e, por isso, sempre desejou ter a oportunidade de estudar, algo Ela sonhava em conseguir um trabalho com uma remuneração me-

tinham nenhuma relação de parentesco com nossa família. compartilharam muitos momentos da vida e que até se pareciam com a gente, não mulheres negras que chamava de tias, com quem minha avó, minha mãe e minha tia \* Na condição de neta, posso adicionar que apenas na adolescência descobri que

educação. Tendo uma relação de companheirismo com a cozinheira sou que talvez fosse possível articular a rotina de trabalho com sua mento da existência de cursos noturnos em uma escola próxima, penda casa, uma mulher negra de pele escura, ela se ofereceu para faescola. Quando perguntou à patroa se poderia se ausentar do trabazer as tarefas domésticas de copeira enquanto Cenira estivesse na ser servida, pois a cozinheira assumiria seu lugar, teve de lidar com lho no período noturno depois de deixar tudo pronto para a refeição a negativa: "Ela não tem o porte necessário para esse tipo de trabasurpreendeu com a resposta, não pôde retrucar e, assim, foi impedida lho. Tem que ter uma determinada aparência, um biotipo"91. Cenira se de estudar. Ter o acesso à educação impedido significou ter que persua história revela que havia uma trabalhadora doméstica em uma de casar, continuar trabalhando como lavadeira e costureira. Porém manecer como trabalhadora doméstica durante uma década e, depois situação mais precária do que a dela. Em uma casa de uma família tom de pele mais escuro era a razão para isso. abastada como aquela, a cozinheira não podia sair da cozinha e seu

Nesse ponto, considero as contribuições de estudiosos da classificação racial e das relações raciais no Brasil, na América Latina e no Caribe e o modo como eles têm destacado que, a despeito do racismo antinegritude afetar a população negra em geral, a estrutura racializada prejudica sobremaneira as pessoas de tons de pele mais escuros, por meio de um sistema que definem como "pigmentocracia". O termo foi cunhado na primeira década do século 20 pelo antropólogo Alejandro Lipschutz<sup>92</sup> para definir como a cor da pele e a etnia fundamentam a hierarquia social em países da América Latina. A ideia foi retomada recentemente por estudiosos que analisam a classificação racial e como o racismo opera na região, conhecida por negar a estrutura racista de suas sociedades graças a uma história de mesti-

gagem. 95, 94 Essa noção me interessa para entender a situação citada cadedida em que o processo de branqueamento criou disparidades na medira como os diferentes segmentos da população relevantes na maneira como os diferentes segmentos da população relevantes na maneira como os diferentes segmentos da população regra são hierarquizados. Trata-se de um prejuízo que se reflete esnegra são hierarduizados. Trata-se de um prejuízo que se reflete esnegra de afetar todas as mulheres negras, reservando a elas os traba-apesar de afetar todas as mulheres negras, reservando a elas os traba-posar de afetar todas as mulheres negras, reservando a trabalho do-libos degradantes e miseravelmente remunerados como o trabalho do-libos degradantes e mal pagos em algumas funções a trabalho doméstico, como a cozinha.

dio que uma análise sociológica e histórica do trabalho de mulheres relações raciais no Brasil que requer ainda mais teorização, mas acrede que, no fim das contas, as duas trabalhadoras negras, em jornadas latada por Cenira, algumas análises poderiam se ater apenas ao fato como essa tecnologia do racismo antinegritude opera. Na história renegras na cozinha pode oferecer um olhar privilegiado para entender mo atuaram no confinamento de mulheres negras ao trabalho dopraticamente ininterruptas de trabalho, eram interditadas do acesso ou uma cozinheira, à mulher negra de pele escura não era permitida enquanto a pele clara de Cenira permitia que pudesse ser uma copeira méstico. No entanto, também é importante pensar essa história nos a educação, outra amostra de como o racismo antinegritude e o sexisguir empregos com uma remuneração melhor. para mulheres negras, além de condições mais improváveis de conse menor de se empregar em um mundo com poucas vagas de trabalho famílias ricas como aquela. 95 Isso com certeza significava uma chance do trabalho doméstico que a tornava invisível, sobretudo em casas de tempo. Ela estava, provavelmente, presa a uma função especializada essa escolha ou esse trânsito, nem mesmo por um curto período de termos da hierarquia intrarracial que existia no trabalho doméstico: A pigmentocracia é um tema em desenvolvimento nos estudos de

Nesse sentido, apesar da solidariedade entre trabalhadoras negras que se observa no trecho, existiam diferenças importantes que afeta-vam suas experiências profissionais, que provavelmente também significavam o desenvolvimento de uma etiqueta racial profissional com

<sup>\*</sup> Infelizmente não consegui recuperar o nome dessa amiga que foi muito importante na trajetória de vida de minha avó, evidenciando os laços de solidariedade de mulheres negras trabalhadoras. Fica aqui meu agradecimento por esse apoio, assim como o de outras trabalhadoras domésticas que acompanharam minha avó, como Maria, Djanira e Lurdona. Elas também tornaram o livro da neta de dona Cenira possível.

outras nuances, talvez mais restritivas, para trabalhadoras negras significado apenas um lugar invisibilizado de trabalho de mulheres negras, mas, em especial, um lugar invisibilizado de trabalho de mulheres lheres negras de pele escura. Infelizmente, não consegui ter acesso a mas é certamente um caminho importante a ser seguido para entences possíveis nuances de uma divisão intrarracial entre os cargos especializados do trabalho doméstico.

Como forma de observar a continuidade dessa solidariedade no material coletado para este livro, a entrevista com Anna, uma cozimeneira profissional, e Benê Ricardo, 96 chef, permitiu perceber como dentro de uma cozimha profissional majoritariamente branca. Mesagendas de trabalhassem juntas, as duas se encontravam em diversas agendas de trabalho e conheciam muitas pessoas do meio. A partirda fala de Anna foi possível ver como compartilhavam percepções criticas sobre as políticas de reconhecimento do campo e como estas as prejudicavam por serem mulheres negras, algo refletido na denúncia de Anna sobre como Benê foi muito explorada por chefs franceses, visto antes:

Anna: [...] mas eu falo com ele também porque a Benê foi explorada pra caralho por esses franceses. [...] tudo que eles sabem hoje, que eles fazem hoje de cozinha brasileira eles aprenderam com ela, sabe? E, olha, trabalhou, trabalhou e... e não teve o retorno.

É importante pensar que Anna escolhe romper o silêncio sobre sua insatisfação diante da exploração de Benê em uma entrevista na qual não é identificada e apenas após a morte da amiga, que não sofrerá mais com as retaliações de parecer "ingrata" ou "criadora de caso" diante de chefs franceses — algo que romperia com a etiqueta racial profissional exigida de mulheres negras pelo campo. É possível imaginar que esta seja apenas uma pequena amostra do compartilhamento de segredos públicos entre elas, além do apoio mútuo. Quantas

outras confidências foram trocadas, entre experiências em que foram outratadas, tiveram a autoria de seu trabalho roubado ou como formal tratadas, tiveram a autoria de seu trabalho roubado ou como forma de alertar sobre determinado profissional mais difícil de se trabama de alertar sobre determinado profissional mais difícil de se trabalhar? Além disso, que conquistas partilharam ou que técnicas e prálhar? Além disso, que conquistas partilharam ou que técnicas e prálicas, para tornar o cotidiano de trabalho menos árduo, repartiram? cias, para tornar o cotidiano de trabalho menos árduo, repartiram? como observado por Simmons, o silêncio "[...] realiza um trabalho discursivo e tem vida própria." O como observado por simmons, o silêncio "[...] realiza um trabalho discursivo e tem vida própria."

A continuidade da importância desse silêncio para a etiqueta raA continuidade da importância desse silêncio para a etiqueta racial profissional de mulheres negras que trabalham na cozinha se torcial profissional que procuram formas de rompê-lo — e
na visível entre profissionais que procuram formas de rompê-lo — e
na visível entre profissionais que procuram formas de rompê-lo — e
como permanecem escolhendo fazer isso de maneira coletiva. Nesse
sentido, é interessante observar como algumas chefs negras, a partir
de coletivos formados entre chefs negros, têm se articulado para demandar o reconhecimento de seu trabalho e que essa valorização não
se restrinja a repertórios culinários específicos, como observado em
reportagens publicadas enquanto este trabalho estava sendo produzido. 98 Por isso, chama a atenção a fala de uma das entrevistadas, que
opto por não identificar, sobre a necessidade de organização coletiva
entre cozinheiras profissionais e chefs negras:

Agente não é respeitado não, eles batem a porta na cara da gente mesmo e se a gente não se entender como coletivo a gente não vai dar mais um passo. Os anos se passam e quem consegue algum tipo de projeção é porque consegue entrar nas gavetas que a branquitude quer.

É possível identificar que, recentemente, algumas profissionais—em sua maioria aquelas cujas carreiras têm mais estabilidade e/ou autonomia — têm escolhido romper o silêncio publicamente, denunciando oracismo e o sexismo que marcam o campo, a despeito das retaliações que suas trajetórias profissionais podem sofrer (e com certeza sofrem). Esse movimento é talvez influenciado pelo debate público cada vez mais intenso e amplo sobre o racismo no Brasil, o que pode significar que chefs negras identifiquem a chance de encontrar uma plataforma e um espaço de escuta inédito, apesar de eu julgar ainda ser necessário esperar algum tempo para avaliar suas consequências. A despeito

disso, é importante marcar que algumas cozinheiras profissionais ne gras, em uma intensidade provavelmente inédita, têm agido de modo a transgredir os limites do silêncio. No entanto, considerando o peso do silêncios que esta pesquisa mantém, é possível dizer que ainda há mui fortemente marcado por relações de poder e por políticas de um campo de reconhecimento apoiadas no valor da brancura e da masculinidade,

# CONSTRUIR E NUTRIR COMUNIDADES NEGRAS: O CUIDADO

carne que chora, ri; carne que dança descalça <sub>na</sub> "Aqui", dizia ela, "aqui neste lugar, nos somos car<sub>te;</sub> relva. Amem isso. Amem forte. Lá fora não ama<sub>ma</sub> olhos; são capazes de arrancar fora os seus olhos sua carne. Desprezam a sua carne. Não amam se<sub>it</sub> prendem, cortam fora e deixam vazias. Amem sua amam as suas mãos. Essas que eles só usam, amarram, eles descem o chicote nela. E, ah, meu povo, eles não Como também não amam a pele de suas costas, Lá outros com elas, toquem uma na outra, esfreguem mãos! Amem. Levantem e beijem suas mãos. Toquem no rosto, porque eles não amam isso também. Vocês quebrar de novo. O que sai de sua boca eles não vão têm de amar; vocês! E não, eles não amam sua boon O que vocês põem na boca para nutrir seu corpo ouvir. O que vocês gritam com ela eles não ouvem Lá, lá fora, eles vão cuidar de quebrar sua boca que precisa ser amada. Pés que precisam descansar e dançar; costas que precisam de apoio; ombros que deles. Não, eles não amam sua boca. Vocês têm de eles vão arrancar de vocês e dar no lugar os restos precisam de braços, braços fortes, estou dizendo amar. E da carne que estou falando aqui. Carn

E, ab, meu povo, lá fora, escutem bem, não amam o seu pescoço sem laço, e ereto. Então amem o seu pescoço; ponbam a mão nele, agradem, alisem, endireitem bem. E todas as suas partes de dentro que eles são capazes de jogar para os porcos, vocês têm de amar. Ofigado escuro, escuro—amem, amem e o bater do batente coração, amem também. Mais que olhos e pês. Mais que os pulmões que ainda vão ter de respirar ar livre. Mais que seu útero guardador da vida e suas partes doadoras de vida, me escutem bem, amem seu coração. Porque esse é o prêmio".

TONI MORRISON99

Anna foi uma das entrevistadas com quem estabeleci uma conexão instantânea. Ela me recebeu em sua casa, numa tarde chuvosa, com instantânea cheia de pratos que havia preparado para me receber e conuma mesa cheia de pratos. É interessante observar que, ao longo da enversamos durante horas. É interessante observar que, ao longo da entrevista, fomos estabelecendo uma relação de confiança especialmentevista, fomos estabelecendo uma relação de confiança especialmentevista, fomos estabelecendo uma relação de confiança especialmentepisódios de racismo de sua vida profissional, mas também para ouvir episódios de racismo de sua vida profissional, mas também para ouvir episodios de racismo de sua vida profissional, mas também para ouvir episodo para ela. Anna via muito sentido em sua carreira, mesmo em meio às dificuldades, e fazia questão de destacar que seu talento e dedicação na cozinha foram fundamentais para conquistar respeito e reconhecimento. Em dado momento da entrevista, porém, sua fala revelou um ressentimento inesperado:

Anna: [...] porque eu, como mulher negra na cozinha, eu fui muito bem reconhecida pelos brancos, mas pelos negros, o pessoal do movimento negro aqui, que o meu marido até participava na época, falava que eu não passava do estereótipo da negrinha na cozinha.

O comentário foi feito diante da sugestão de que a figura de Anna, que tinha certa projeção à época, poderia ser uma plataforma para as pautas da organização. Naquele momento, apesar de não se con-

gumas ayoo alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar, da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar da saúde e do cuidado da população negra e/ou pobre apos alimentar da saúde e do cuidado da saúde e do cuidado da pobre alimentar da saúde e do cuidado da cuidado da saúde e do cuidado da cuidado siderar uma integrante do movimento, ela já havia trabalhado em al. sódio revela como não esperava ter sua autodefinição desrespeitada seu ofício, ela representava um estereótipo que não queriam que esti se distanciar, ao passo que optavam por ter, em cargos de destaque trabalho na cozinha tornava Anna um estereótipo do qual preferian por alguns setores do movimento negro no Brasil, definindo que o A situação também expõe a política de representatividade escolhida melhores condições de vida para a população negra de maneira geral negras, principalmente aquelas que lutavam contra o racismo e por sendo reduzida a um estereótipo racista e sexista por outras pessoas vesse vinculado à entidade. A memória dolorosa de Anna sobre o epipessoas negras em profissões consideradas menos "degradantes" ou

Ao citar esse trecho da entrevista de Anna, minha intenção não é a de produzir uma crítica vazia à atuação de alguns setores do movimento negro, sobretudo porque o movimento brasileiro de trabalhadoras domésticas, desde sua fundação, sempre estabeleceu articulações com o movimento negro. 100 Entretanto, é importante marcar que, ao longo da história, alguns setores do movimento se caracterizaram por uma postura política masculina e até mesmo classista que, de modo frequente, vedava o acesso de mulheres negras a cargos de liderança, desconsiderava suas percepções críticas em processos de decisão ou simplesmente menosprezava e estereotipava cozinheiras negras como Anna — endossando imagens criadas por homens brancos. Um dos resultados dessa prática é o fato de que, ao longo do século 20, apesar de integrar organizações do movimento negro em geral, mulheres negras sempre buscaram espaços de articulação própria, fosse em associações de trabalhadoras domésticas ou organizações de mulheres negras. Em processos de decisão ou companizações de mulheres negras sempre buscaram espaços de articulação própria, fosse em associações de trabalhadoras domésticas ou organizações de mulheres negras.

O descontentamento de Anna sobre a forma como foi subestimada por pessoas do movimento negro organizado influenciou a construção deste capítulo como um todo, mas sua experiência é fundamento

especial desta última seção. A entrevista permitiu perceber que, para especial desta última seção. A entrevista permitiu perceber que, para além de sua trajetória profissional, Anna também desenvolveu importantes trabalhos comunitários de cuidado, em que sua sabedoria portantes foi essencial. Ademais, foi possível ver sua realização diante culinária foi essencial. Ademais, foi possível ver sua realização diante culinária e do reconhecimento de seu trabalho na cozinha. Nesse financeiras e do reconhecimento de seu trabalho na cozinha. Nesse financeiras última seção se dedica a marcar a importância do trabasentido, esta última seção se dedica a marcar a importância do trabasentido, esta última seção se dedica a marcar a importância de lho de cozinheiras negras. Assim, defendo como seu trabalho na cozinha comunidades negras. Assim, defendo como seu trabalho na cozinha comunidades negras. Assim, defendo como seu trabalho na cozinha comunidades negras a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência, a construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência de construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência de construção e a manutenção leira, mas também para a sobrevivência de construção e a manutenção de construção de cons

Mais uma vez, meu foco são suas próprias percepções sobre o vaMais uma vez, meu foco são suas próprias percepções sobre o valor do que fizeram e do que alcançaram. Nos diversos registros color do que fizeram e do que alcançaram. Nos diversos registros color do que fizeram e do que alcançaram. Nos diversos registros coletados por este trabalho, cozinheiras negras e chefs enfatizaram as
letados por este trabalho, cozinheiras negras e confecimento da qualidade de seu trabalho em diversas situações; a
criação, a consolidação e a manutenção de associações comunitárias
e políticas; e o fortalecimento de associações ou grupos negros. Apenas um olhar limitado, influenciado por estereótipos brancos sobre o
trabalho de mulheres negras na cozinha, pode subestimar suas percepções críticas sobre a sociedade ou não entender o porquê da ênfase que dão a seus feitos.

Assim, escolho o cuidado como a última forma de pensar as formas de agência e de resistência de cozinheiras negras a partir dos modos como se dedicaram às suas famílias e à comunidade negra em geral e como, a partir dessa dedicação e dos frutos de seu trabalho, sonharam com um futuro menos desigual e violento para as próximas gerações. É emblemático que, como observa Ana Cláudia Jaquetto Pereira, <sup>105</sup> o cuidado seja considerado como um trabalho político de trabalhadoras negras por diversos setores do movimento de mulheres negras no Brasil. A entrevista de Lúcia Xavier, ativista e intelectual negra, coletada pela autora, se articula ao que proponho aqui:

Seria inexplicável para Marx que domésticas fizessem em cem anos a letariado, entendeu? Então assim, não dá pra continuar falando desse te os estudos sobre domésticas falam mais do processo económico, de não necessariamente dos feitos. Quando se fala dos feitos só se fala de Campos Melo], se fala dos ícones dessa ação política. Mas disso e muitas pessoas são frutos dessa relação, de construção de rede, também — não é tudo só sagrado, tinha também muito de político, la também muito de político, la cambó so sagrado, tinha também muito de político, la construção de tudo só sagrado, tinha também muito de político, la construção de tudo só sagrado, tinha também muito de político, la construção de tudo só sagrado, tinha também muito de político, la construção de tudo só sagrado, tinha também muito de político, la construção de trades de santo

A seleção de trechos busca analisar nuances de suas realizações sua articulação em uma história de longa duração. Nesse sentido, um lhado da pesquisadora Bruna Portella de Novaes sobre as quitandas de comida de vendedoras negras ao longo do século 19 e como favoreciam os "ajuntamentos de negros" na cidade do Rio de Janeiro, que serão identificados frequentemente como casas de zungu:

Outro aspecto da cidade negra que se converte em ilegalismo são as casas de zungu, inicialmente organizadas como microcomunidades em torno de espaços de refeição, mas parecem ter se tornado mais do que isso. A notícia que se tem destes lugares é, contudo, influenciada pelos seus interlocutores. Contam os autores que a história dos zungus é narada pela lente da repressão policial, e por isso, é preciso ler nas entrelinhas. Pode-se dizer que era uma espécie de casa coletiva, espaço de troca e solidariedades entre negros, possívelmente em contato com rituais religiosos, definido pela experiência urbana e seus labirintos. Importa também notar que o zungu, proibido pelo Código de Posturas do Rio de Janeiro de 1873, é uma ilicitude cometida quase que exclusivamente por negros [...]\*\*\*ISS

A proibição, ou a tentativa de controle estatal, 106 revela como quitandeiras se envolveram na construção de espaços de territorialidade negra, como observado no primeiro capítulo, e como utilizaram otra-



14. O enterro de uma mulher negra, de Thierry Frères

balho culinário para encobrir suas atividades, como também observa a pesquisadora Angélica Ferrarez de Almeida, incluindo também as casas de angu. 107 Vale retomar um trecho da descrição de Jean-Baptiste Debret para uma das pinturas que fez dessas mulheres, pois, mesmo que marcada por um tom romantizador das condições violentas e precárias do trabalho das quitandeiras, seu registro permite observar como seu trabalho era essencial para a alimentação da população negra urbana:

Otrabalhador de grande apetite fica satisfeito com uma porção de 3 vintêns [...], e a menor porção de 1 vintêm [...] se equipara ao volume de duas colheres comuns, que são suficientes para os indigentes e aqueles que comem menos. Encontram-se os anjos comerciantes nas praças, perto dos mercados, ou em suas lojas, depois cheias de legumes e frutas. A venda deste alimento comestivel, mantido quente, começa pela manhã, das 6 às 10 da manhã, e continua do meio-dia às 2 da manhã, quando todos os trabalhadores escravos que não são alimentados por seus senhores se reúnem ao seu redor. 108

Nesse ponto, vale a pena retomar outra imagem contida no li<sub>vro</sub> do artista, intitulada *O enterro de uma mulber negra*:

Mais uma vez, ainda que o estilo da imagem tivesse a intenção de suaviçar as condições precárias do enterro de uma mulher negra pobre, a descrição de Debret possibilita observar como mulheres e homens, fossem afrição ou crioulos, se juntaram para tentar conceder dignidade ao ato:10

Quando o falecido é da classe indigente, seus parentes ou amigos aproveitam a manhã para carregar o corpo em uma rede, e colocá-lo no chão, iunto à parede de uma igreja, ou perto da porta de uma venda (mercaria). Lá, uma ou duas mulheres mantêm uma pequena vela acesa perto da modesta, a soma devida pelas despesas do enterro [...] Esta exposição ticularmente, como contribuintes, os compatriotas dos falecidos, Pobres moeda em circulação. Mas o grande número compensa a pequenez de cada oferta [...] <sup>110</sup>

A despeito da descartabilidade das vidas de escravizadas, libertas e livres em uma sociedade escravista, a imagem nos mostra que aque la mulher negra e pobre importava para outras pessoas negras. Talvez fosse uma das quitandeiras descritas por Debret, conhecida por ter lhes oferecido uma concha de angu para aplacar a fome. Ou uma das integrantes de uma casa de zungu, uma cozinheira doméstica, a parente de alguém e até mesmo uma desconhecida. O que importa é marcar que a ação coletiva de outras mulheres e homens negros para garantir que ela tivesse direito a um enterro em um momento histórico em que corpos negros eram vistos apenas como mera mercadoría é uma das formas cotidianas de cuidado e de afirmação radical da humanidade de mulheres negras, refletindo seu valor para uma comumidade negra mais ampla.

Anos mais tarde, um registro mais detalhado da importância de cozinheiras negras em espaços de sociabilidade negra vem também

o Rio de Janeiro, no final do século 19. São as histórias das tias baialo Rio de Janeiro que se iniciou no fim do século 18 e que trabapara o Rio de Janeiro que se iniciou no fim do século 18 e que trabapara como quituteiras na cidade.<sup>111</sup> Frequentemente citadas em
plavam como al longevidade do papel de mulheres negras na
análises que enfatizam a longevidade do papel de mulheres negras na
análises que en consolidação de espaços da cultura negra, em meio à
construção e na consolidação negra no pós-abolição, 112 a pesquisarepressão policial da população negra no pós-abolição, 112 a pesquisadora Nubia Regina Moreira observa como elas

[...] desempenhavam protagonismo na feição do carnaval carioca. Cabia as "tias" a liderança da comunidade, a manutenção da religião, da música e dos costumes; suas casas funcionavam como núcleos de sociabilidade e dos costumes; suas casas funcionavam se integrar a nova cidade. 113 para os recém-chegados que precisavam se integrar a nova cidade. 113

Apesar da centralidade da figura de Tia Ciata na memória sobre esse grupo, a ideia da "tia" expressava um modo de liderança, de cuidado e de gestão da comunidade de um grupo mais amplo de mulheres negras, vindas de diversas localidades, como observa Angélica Ferrarez de Almeida. 114 O estudo de Jurema Werneck (2020) mostra que, além de Tia Ciata, eram mulheres como Perpétua, Veridiana, Calú Boneca, Maria Amélia, Rosa Olé, Sadata, Mônica e sua filha Carmem do Xibuca, Gracinda, Perciliana, Lili Jumbeba, Josefa e Davina. A descrição de Almeida<sup>115</sup> sobre a trajetória de vida de uma das tias é emblemática sobre sua agência e seus trânsitos:

Carmem Teixeira da Conceição proveniente de Amaralina na Bahia, veio para o Rio de Janeiro indo morar na rua Senador Pompeu, Zona Portuária. Recebeu o apelido do marido, Xibuca, após casar-se com Manoel Teixeira com quem teve 22 filhos. Filha do orixá feminino Oxum, ela era rezadeira, quituteira que vendia seus doces no tabuleiro na Lapa, Campo de Santana e Praça Tiradentes. Relatam-na como uma mulher muito festeira que saía em vários ranchos carnavalescos, cantando sempre nos sambas do quintal de sua casa e das casas das amigas, Tia Ciata e Tia Bebiana, por exemplo. Inventando junto a estas a tradição das tias sendo elas lideranças religiosas e culturais, em suas casas, mais especificamente nos quintais, ocorriam as

cerimônias religiosas, as reuniões de samba, além de outras atividades culturais, fazendo deste lugar o grande esteio da comunidade negra no Rio, %

A importância do trabalho culinário das tias para o sustento de sua comunidade, em diversos sentidos, se reflete en do para que as panelas fossem sempre requentadas, para que o samba sempre aquecida evidencia como se entrelaçam aspectos físicos, afe. A partir do olhar atento a diferentes formas.

de um "baile das cozinheiras" em registros históricos de trabalhado. em São Paulo. As primeiras evidências foram as menções à existência zer e de sociabilidade para pessoas negras no pós-abolição, dessa vez tipo de articulação de cozinheiras negras na criação de espaços de la tidiana de trabalhadoras negras, pude encontrar os rastros de outo falou o Velbo Militante, de Correia Leite, 121 que me permitiu entender que: "As vezes, ia ao baile das cozinheiras no sábado e no domingo, ras da época, como os de Laudelina<sup>118</sup> e de Dona Inez, <sup>119</sup> que contava quando tinha folga na casa em que trabalhava".120 Foi a leitura de E que se tratava de uma associação de cozinheiras, o Grêmio Recreativo para a população "de cor". A descrição de Correia Leite deixa vera do século 20, organizavam festas e outros momentos de sociabilidade fazia parte de um rol de sociedade de negras paulistas que, no inicio Brinco de Princeza. A entidade, com fins recreativos e beneficentes, negras de alguma condição, <sup>122</sup> pertencentes à classe média ou a <sub>uma</sub> importância de algumas dessas sociedades na vida social de pessoas ascendente classe média baixa, e sua circulação pela cidade: A partir do olhar atento a diferentes formas de organização co-

O lugar tinha o nome de Largo do Palácio. Esse palácio era onde funcionava o expediente do governo do Estado. Havia um jardim com coreo. Muitos negros iam lá passear aos domingos para fazer hora e depois para os bailes. Era bonito ver negras de saia-balão, redondas, engomadas. Cada uma queria ser mais vistosa que as outras. Muitas eram cozinheiras de forno e fogão em casas de famílias importantes. Os homens também



15. Mulher servindo caruru para sete meninos, Festa de Cosme e Damião, Salvador

procuravam se trajar bem, e alguns tinham uma boa situação social. Mas era questão de ser chofer, cozinheiro ou funcionário público (situação que dificilmente passava de contínuo).

Foi possível encontrar referências de bailes dançantes e de outros festivais<sup>123</sup> organizados pelo Brinco de Princeza entre as décadas de 1900 e 1930, principalmente em veículos da imprensa negra, como A Liberdade — orgam crítico, literário, e noticioso, dedicado à classe de 1900 con 1900 c

As notícias sobre as trocas de presidente e a descrição de seus representantes em eventos das sociedades, 129 ao indicar que evan os homens que ocupavam cargos de liderança, evidenciam que não se tratava de uma associação composta apenas de mulheres negras. Porém, segundo Correia Leite, 150 as atividades eram mantidas pelas cozinheiras. A descrição dos utensílios utilizados em um dos balles permite ver seu papel, além do caráter de dignidade que buscayan dar aos eventos:

[...] na mesa dos convidados especiais havia só talheres de cristófer e louças de porcelana. Eram utensílios que as diretoras da sociedade en prestavam das famílias para quem trabalhavam. Depois de terminada aquela primeira mesa, tudo foi recolhido com o maior cuidado. A festa era financiada pelas próprias cozinheiras. 151

A descrição da organização em uma notícia que justificava a sus pensão de duas integrantes, após um incidente classificado como "de sordem", indica qual era a função das atividades da sociedade a partido ponto de vista de suas integrantes e a imagem pública respeitável que buscavam construir no pós-abolição:

A sociedade acima, é uma sociedade de damas, cada uma vive de seus trabalhos, escolheu a segunda-feira para dar os seus ensaios, "sissoépara um momento de alegria e de satisfação, para esquecer de tantas e tantas horas de trabalho. Acontece que depois de tanto tempo de paz e harmonia a directoria se viu obrigada a suspender duas damas muito conhecidas de nosso meio social [...]<sup>152</sup>

A comparação com os espaços de sociabilidade negra criados pe las tias, no Rio de Janeiro, possibilita observar que se tratava de dinh micas urbanas racializadas diferentes, 153 além de haver um distancia mento entre os períodos históricos vividos por essas trabalhadoras

No entanto, é interessante perceber as distinções entre os grupos que No entanto, é interessante perceber as distinções entre os grupos que participavam dessas comunidades mantidas por cozinheiras negras participavam dessas construídas para se afirmar ou para fruir a vida em e as estratégias construídas para se afirmar ou para fruir a vida em meio ao racismo antinegritude. Nesse sentido, de um lado estavam meio ao populares negras nos quintais das tias, que trabalhavam as camadas populares negras nos quintais das tias, que trabalhavam como quitandeiras, em festas e rodas de pagode que podiam ser orcomo quitandeiras, em festas e rodas de pagode que podiam ser orrespeitáveis" ou "ordenados" entre os negros "de posição", em profissões liberais ou especializadas, como as cozinheiras de forno e fogão nas casas de famílias abastadas.

pensar esses dois registros em conjunto é marcar a diferença das pensar esses das estratégias de agência e de resistência de cozinhejexperiências e das estratégias de agência e de resistência de cozinhejex negras que se refletem na construção e manutenção de espaços negros comunitários, que merecem ser analisadas em sua complexidagos comunitários, que merecem ser analisadas em sua complexidade. Os registros do "baile das cozinheiras", por exemplo, evidenciam de. Os registros de sociabilidade por trabalhadoras negras que, por certa posição especializada no trabalho doméstico, podiam tentar reivindicar o valor da feminilidade da "dama". A necessidade de certa condição social necessária para participar de bailes como os do "Brinco" é atestada por Correia Leite:

O indivíduo, que frequentava salões de baile, acabava se tornando popular, pois o baile cra algo indispensável. Só os que não tinham condição nenhuma de se apresentar é que não iam. Tinham de se contentar com festas de quintal, batizados, casamentos... [...] Hoje o sujeito para se vestir bem vai ao crediário. Naquele tempo comprava em belchior, casa de roupas usadas [...] Ali na Rua XV de Novembro tinha uma casa que vendia de tudo: bengala, palheta, sapato, vestido, polaina, calça, colete, camisa, chapéu, luva — tudo usado. [...] Todo aquele que frequentava baile tinha sua calça listrada, um paletó preto ou azul-marinho, um colete branco, uma camisa de peito engomada ou então um tipo de camisa de renda. 156

E evidente que a maior parte da população negra em São Paulo à época não podia frequentar esses espaços, e Correia Leite registra a existência de "sociedades negras mais pobres". 157 No entanto, es-

<sup>\*</sup> É possível que seja a referência a uma antiga marca francesa de talheres.

<sup>\*\*</sup> Os "ensaios" eram ensaios dançantes

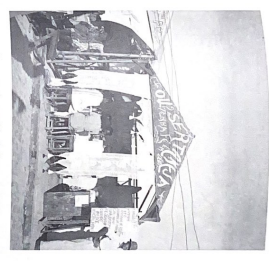


arraná de Santana que foi harmengeado pólo grupo de moços e moços do Departamado al. O Dr. Guaraná de Santana foi da Frente Negra e um dos fundadora da Legião Nego

16. A comissão de baile do Clube Negro de Cultura Social e suas integrantes. São Paulo, década de 1930

ses bailes eram possivelmente um dos espaços aos quais aspiravam comparecer e que talvez reservassem alguma quantia de sua remuneração para tanto, como Carolina, no preâmbulo deste livro, feliz por comprar seu vestido godê para "[...] comparecer aos bailes sem constrangimento". 138

Os registros históricos de São Paulo também apontaram a necessidade de considerar o trabalho culinário essencial de mulheres negras nas diversas atividades de organizações do movimento negro na primeira metade do século 20, ainda que não fossem identificadas como as mantenedoras, como no Brinco de Princeza. A dificuldade de encontrar detalhes sobre seu trabalho tem a ver com o fato de que eram proibidas de participar do quadro de diretores ou de outros cargos de liderança nessas entidades e era comum que fossem confinadas so "departamento feminino", como observa Laudelina, 159 sobre a Liga de Homens de Cor, e dona Petronília, que participava do Clube Negro de Cultura na década de 1930. 140 No entanto, o departamento feminino era geralmente responsável pelo trabalho culinário e a organização era geralmente responsável pelo trabalho culinário e a organização



17. Barraca de comida da Festa do Senhor do Bonfim, Salvador

de festas, atividades fundamentais para a agenda social dessas organizações que, em muitos casos, eram o cerne da sensibilização para a causa negra. Dona Petronília conta sobre a importância do trabalho de mulheres negras nesse âmbito: "A gente organizava tudo: as festas, as excursões, os pic-nics, tudo [...] tudo". 141 A descrição revela de que maneira o trabalho culinário, articulado à ação social e política do movimento negro, merece um estudo mais aprofundado."

No âmbito da construção de espaços de sociabilidade negra no pós-abolição, vale a pena destacar o papel de seu trabalho comercial

<sup>\*</sup>Um estudo atento a esses rastros pode mostrar como o trabalho culinário de mulheres negras foi fundamental para diversas frentes de ação social e política negra, de maneira similar ao papel das cozinheiras negras no Movimento de Direitos Civis nos Estados Unidos, como Georgia Gilmore. ROMITO, Dee. Pies from Nowhere: How Georgia Gilmore Sustained the Montgomery Bus Boycott. New York: Little Bee Books, 2018. Ou: "Leah Chase Obituary: The 'queen of Creole' who fed the civil rights movement". BBC News, 2019.

em feiras e festas populares. Seus negócios se mantiveram como paços de territorialidade negra ao longo do século 20, como já apo<sub>l</sub>, tado, e se mantém no século 21, a despeito da continuidade das tentativas de controle estatal total sobre suas atividades. A descrição de Alberto Heráclito Filho Ferreira é emblemática:

Controlando a venda de comida popular na cidade, as mulheres se farão presentes em todos os lugares, oferecendo seus quitutes. Nas festas do Bonfim, quando toda a cidade era atraída para o bairro de Itapagipe, comércio de barracas. Estas, por sua vez eram construções de madeira com proprietárias das barracas "Fé em Deus", "Santo Antônio", "A Bahianinia, mesmas encontrava-se: "uma mesa de madeira, suja de gordura, onde a de azeite, e dos bancos de madeira. No canto, panelas de barro, canão termina o movimento, dormitório da proprietária". "2

Muitos outros registros caberiam aqui, mas esta breve seleção tem a intenção apenas de destacar como o trabalho de cozinheiras negras foi essencial para a construção de espaços comunitários para a população negra, de maneira que análises mais detidas podem expora diversidade de estratégias adotadas por essas trabalhadores como diversidade de estratégias adotadas por essas trabalhadores estratégias adotadas por essas trabalhadores estadores de estratégias adotadas por essas trabalhadores estadores de estadores de estadores estadores de estadores

diversidade de estratégias adotadas por essas trabalhadoras para tal. Porém, quero destacar, por último, uma das entrevistas realizadas por Virgínia Bicudo, <sup>145</sup> socióloga e psicanalista. Em 1940, a pesquisadora investigou as percepções e posturas de pessoas negras diante do racismo antinegritude em São Paulo. O relato de um membro de uma organização negra, que a socióloga prefere não identificar, revela que existia o reconhecimento do caráter essencial do trabalho de cozinheiras e trabalhadoras domésticas por alguns setores do movimento negro à época. E como isso tinha base em pesquisas conduzidas pelas organizações:

Concluimos, por meio de inquéritos, que entre nós vários estabelecimentos Concluimos, por meio de inquéritos, que entre nós vários estabelecimentos comerciais não aceitavam negros para seus serviços, fosse qual fosse a cacomercidade oferecida. As mulheres é que minoravam a situação, trabalhando pacidade empregadas domésticas e levando as sobras de comida da casa dos como empregadas domésticas e levando as sobras de comida da casa dos patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões. Em uma casa comercial que pedia empregados, depois de um preto patrões.

culo, o excerto mostra como seu trabalho é central para sua família, ros dessas mulheres tinham de empregar-se na cidade no início do sé sendo um dos esteios para o sustento de si e dos seus. Nesse sentido, e de resistência de mulheres negras, proponho pensar na produção das rendo como foco as estratégias silenciosas e dissimuladas de agência sobras de comida, tão essenciais para suas famílias: como, vivendo entre o mundo da abundância e da fome, uma das tecnologias de sobrevipodia incluir cozinhar um pouco a mais para garantir que a comida sovencia desenvolvidas — ou mesmo improvisadas — por essas mulheres teria de ser feito de maneira engenhosa, partindo de sua sabedoria culir brasse, de modo que pudessem levar certa quantidade para casa. E isso de como "o cuidado é um antídoto para a violência" na experiência negra <sub>tratégias</sub> fundadas em seu afeto e zelo por suas famílias, uma das formas ria do trabalho doméstico, cozinheiras negras poderiam desenvolver esnária, burlando a vigilância de patroas. Na situação humilhante e precá-Ao evidenciar a dificuldade que familiares, maridos ou companhei-

É assim que concluo esta seção, concentrando-me nos registros do cuidado familiar de cozinheiras negras. O tema já foi abordado em trechos de histórias de vida ao longo deste livro, que ilustram a luta constante de mulheres negras para viver junto dos seus, como as reivindicações de Esperança Garcia 145 sobre o fim da violência contra seus filhos e a reunião de sua família, ou na busca de Theodora Dias da Cunha 146 por seu marido e filho. De modo similar, no orgulho de dona Risoleta 147 diante do fato de que, como descendente de uma mãe livre e de um pai que havia sido escravizado, conseguiu criar e "dar educação" a sete filhos, dos quais cinco eram adotados:



 Retrato de família, Diamantina, Minas Gerais (s.d)\*

Essa luta que tive para criar meus filhos! Ainda peguei cinco filhos dos outros pra criar, que não tinham mãe nem pai, tudo filho de mãe solteira, de meses. [...] Fazia uma sobremesa todo dia; meu povo passava bem, não era maltratado não, dona. Eu tinha oito colher na mesa. <sup>148</sup>

Ao longo dos capítulos anteriores, por meio das histórias de cozinheiras negras no pós-abolição, observamos como as condições de trabalho na cozinha eram impeditivas para o exercício de sua maternidade, fosse pela situação de pobreza, a violência do cotidiano ou a condição estabelecida de não ter laços familiares para conseguir um

emprego, que exigia uma dedicação ininterrupta. 149 Nesse sentido, é emprego, que exigia uma dedicação ininterrupta. 149 Nesse sentido, é ecessário entender a ênfase que dona Risoleta dá à conquista de ter reiado sete filhos, especialmente quando cinco deles eram de outras criabalhadoras que não puderam ou não quiseram criá-los nas condiças em que viviam. Era, com efeito, uma realização, um resultado da ções em que viviam. Era, com efeito, uma realização, um resultado da engenhosidade de sua agência e resistência. E essa percepção é um empenhosidade de muitas outras, como Dona Inez, "dada" pelo pai para trabablema de muitas outras, como Dona Inez, "dada" pelo pai para trabablema os ó conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuique não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida, mas seu cuipue não só conseguiu manter parte de sua família reunida da como so conseguiu manter parte de sua família reunida da conse

como um de seus principais investimentos, como no caso de dona Risoleta e dona Laudelina: "Vamos trabalhar e fazer os nossos filhos estudarem porque nós não tivemos oportunidade, mas nossos filhos não podem passar a vida roendo o penico de branco". O fato de terem sido impedidas de estudar, seja pela necessidade de trabalhar desde a infância, seja pela falta de escolas, reflete-se em um projeto coletivo de mulheres negras, como as cozinheiras, em garantir o acesso de seus descendentes à educação. \*\* Suas experiências de vida mostravam que essa poderia ser a única forma da população negra ter acesso a uma vida digna ou menos sofrida em um país de passado escravista, onde o trabalho manual é tão desvalorizado.

Por fim, cabe aqui o destaque a outro aspecto desse cuidado como agência e resistência que não envolvia apenas garantir o sustento físico da família ou a formação educacional dos filhos. Uma das faces mais bonitas e revolucionárias do cuidado de cozinheiras negras que

 <sup>\*</sup> Ainda que a imagem não tenha data, considerando outras imagens produzidas em estúdio pelo fotógrafo, é possivelmente das décadas de 1910 ou 1920.

<sup>\* &</sup>quot;Dar" pode não ser o termo correto para uma situação em que um pai negro, no pós-abolição, pode ter se visto forçado a entregar a filha criança para uma família que pudesse sustentá-la, enquanto explora seu trabalho.

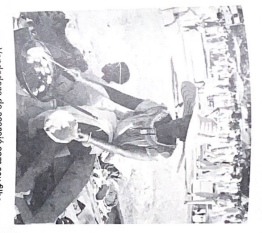
<sup>\*\*</sup> Escrevi este trabalho diante de um quadro com a foto e os dizeres de Vó Cenira: "Enfla as cara, minha filha". Era quase como um mantra dito para as filhas, as netas e os netos, para nos incentivar a estudar. Sua voz tinha o tom da urgência de quem teve a educação negada ao longo da vida e que sabia o quanto isso tinha lhe custado.

carar ou transformar a realidade cotidiana em que os filhos vivian, encontrei nos registros foi a forma imaginativa e sofisticada de mas. de modo que as dificuldades nas quais foram forçados a viver, justo por serem filhos de cozinheiras, não fossem as únicas coisas que co. registrado por suas filhas Ana Luzia de Sant'Anna Machado e Ana nhecessem. Dois registros se destacam nesse sentido: o de Cenira Lúcia Sant'Anna Dantas, 155 e o de Joana Josefina Evaristo Vitorino,

continuar trabalhando, porque, a partir daquele momento, ela deve salário como estivador do porto não era suficiente para pagar as conria ser sustentada por ele e cuidar apenas da família. 155 Contudo, seu tas da casa e ela continuou fazendo pequenos serviços como lavadei. ra e costureira, às escondidas, para complementar a renda. Mais do que ajudar a garantir o sustento das filhas, Cenira trabalhava para mesma não pôde experimentar. É interessante observar o relato de permitir que elas pudessem ter os pequenos luxos de menina que ela suas filhas sobre como não percebiam a profundidade da pobreza em que viviam em razão da ação da mãe em pequenas coisas: Quando se casou, Cenira foi proibida pelo marido, Raimundo, de

muito boa. Hoje que eu olho assim e penso: meu pai ganhava tão pouco. não sei se eu tinha noção do perrengue que a gente vivia. Eu achava a vida Ana Lúcia: A gente quando era criança, eu que era muito avoada, eu Ana Luzia: Eu comia maçã. A gente tinha festa de aniversário, [...] Ana Luzia: Eu acho que ele ganhava um salário.

condições perversas da pobreza em que foram forçadas a viver. 🛭 Há lhava como lavadeira em Belo Horizonte, Minas Gerais, diante das ver o afeto, a generosidade e a inventividade de sua mãe, que trabagente... [...] Minha mãe, ela criava um mundo que hoje a gente sabe que versário, eu tinha festa. Ela sempre fazia uma costura, uma roupa pra não era verdade. 156 De modo similar, a escrita literária de Conceição Evaristo deixa Ana Lúcia: Eu não tinha noção, sabe por quê? Chegava no meu ani-



na procissão de Nosso Senhor dos Navegantes 19. Vendedora de acarajé com seu filho

uma mãe que tenta enganar a fome das filhas, uma personagem pro-

vavelmente inspirada em Dona Joana, sua mãe:

perado desejo de alimento. As labaredas, sob a água solitária que fervia subia cheiro algum. Era como se cozinhasse ali, apenas o nosso deses-Lembro-me de que muitas vezes, quando a mãe cozinhava, da panela salivar sonho de comida. E era justamente nos dias de parco ou nenhum mago, ignorando nossas bocas infantis em que as línguas brincavam a na panela cheia de fome, pareciam debochar do vazio do nosso estôcadeira preferida era aquela em que a mãe era a Senhora, a Rainha. Ela se assentava em seu trono, um pequeno banquinho de madeira. Felizes. alimento que ela mais brincava com as filhas. Nessas ocasiões a brindava o nosso barraco. As flores eram depois solenemente distribuídas colhíamos flores cultivadas em um pequeno pedaço de terra que circun-Senhora. Postávamos deitadas no chão e batíamos cabeça para a Rainha por seus cabelos, braços e colo. E diante dela fazíamos reverências à A mãe só ria de uma maneira triste e com um sorriso molhado... Mas Nós, princesas, em volta dela, cantávamos, dançávamos, sorriamos.

um conto marcante em seu livro Olbos d'água, em que ela descreve

de que cor eram os olhos de minha mãe? Eu sabia, desde aquela época, que a mãe inventava esse e outros jogos para distrair a nossa fome. E a

ser princesas. Ainda que não mudasse a escassez de alimento, como a nos de outra vida, uma em que ela seria celebrada e suas filhas poderiam da fome, onde as flores que cultivavam ao redor do barraco seriam ador. panela de "água solitária" no fogo, ou o fato de que ela trabalhava muito. outra realidade podia mudar a forma como as filhas se viam diante da mas não conseguia o suficiente para alimentá-las, seu esforço em criar mãe-rainha. E, considerando a maneira como a autora, Conceição Evaprecariedade da vida — como princesas cuja existência importava para a risto, também construiria outros mundos sobre e para mulheres negras, man: "Esse cuidado, que é coagido e dado gratuitamente, é o coração que tornam trabalhos como este livro possíveis, retorno a Saidiya Hart negro da nossa poética social, do fazer e da relação".159 Por meio da generosidade das diversas formas de cuidar, talvez este seja o maior legado Na brincadeira-sonho, ela e suas filhas estariam em um reino distante à comunidade negra a possibilidade de habitar outros mundos e sonhar da agência e resistência de cozinheiras negras: o de conceder aos filhose com outros futuros, a ser forjado por elas e eles.

#### Considerações finais: um trabalho por, sobre e para mulheres negras

Temos uma divida com as mulberes negras que vieram antes de nós, as que perseveraram e as que não o fizeram, porque a totalidade de sua bistória é o que informa nosso presente e nos prepara para continuar a exigir justiça, para nós mesmas e, por extensão, para todos.

DAINA RAMEY BERRY E KALI NICOLE GROSS

Em março daquele ano, Maria Aurora\* foi convidada para palestrar em um evento em homenagem ao Dia das Mulheres no órgão público em que trabalha como servidora pública concursada. Ela comporia uma das mesas da programação, junto com integrantes do alto escalão da

de Curvelo, estado de Minas Gerais. Casada e com dois filhos, ao perceber que estava nome escolhido é o da cozinheira Maria Aurora dos Santos, nascida em 1913 na cidade outubro de 2018. Utilizo um pseudônimo para proteger a privacidade da profissional. O \* Trecho de conversa informal com Maria Aurora, servidora pública do Judiciário, em período de sua vida, sendo muito querida pela família para quem trabalhava, ela se Araújo. Ela e sua filha, Maricy Santos Rabelo de Araújo, lembram de uma história trabalhadora doméstica. Em 1947, nasce sua terceira filha, Maria Aparecida dos Santos sendo traída pelo marido, mudou-se para São Paulo, onde passou a sustentar os filhos como São Paulo, nas casas de duas mulheres da mesma família. A irmã que residia em São inusitada como prova da habilidade de Maria Aurora na cozinha. Em determinado atrapalhar os estudos da filha caçula e preferia a vida no interior. Nem mesmo a oferta a senhora para trabalhar em sua casa. Maria Aurora decidiu declinar, porque temia cozinheira: o apresentador Chacrinha. Confiando na indicação, Chacrinha convidou impressionado que resolveu ligar para um amigo que estava precisando de uma visita era o cantor Roberto Carlos. Ao provar o feijão de Maria Aurora, ele ficou tão Paulo costumava receber convidados ilustres para o jantar e, em uma das ocasiões, a alternava entre trabalhar na capital e na cidade de Penápolis, interior do estado de de Chacrinha de custear os estudos da menina fez com que ela mudasse de ideia. Sua filha e sua neta contam que, além de fazer um feijão delicioso e ser a cozinheira que 90stava de frequentar os ballinhos nos clubes da cidade de interior com as amigas, rejeitou o Chacrinha, Maria Aurora era muito alegre e simpática. Nas horas vagas, <sup>dur</sup>ante muitos anos, da ala das baianas de uma escola de samba de Penápolis. sendo conhecida por dançar muito bem. Além disso, apreciava o Carnaval, participando