pressão do Concílio de Trento foi um incrível sucesso. Calcula-se que ao final do século XVI cerca de um terço da laicidade perdida que ao final do século XVI cerca de um terço da laicidade perdida para Roma retornou à congregação de fiéis como resultado da Contra-Reforma. Contudo, sua atitude assertiva e intolerante em relação à observância religiosa, livros e até imagens mais tarde viria a polarizar o cenário religioso do final do século XVI. Trento enfatizou o abismo entre a ideologia do Protestantismo e do Catolicismo e no processo pavimentou o caminho para as guerras religiosas da segunda metade do século que redefiniram o formato da Europa.

Em 1600, a Europa transformou-se completamente em relação à coleção de cidades-estado e principados vagamente definidos pelos quais mal se definia a entidade de Europa em 1400.
Os estados nacionais e os impérios globais emergentes fixaram a
agenda política e a fluidez dos encontros religiosos e das trocas
entre o Oriente e o Ocidente tornou-se rígida diante dos sistemas de crença programáticos do Catolicismo, Protestantismo e
Islamismo. Esse processo marcou o nascimento da moderna instituição do estado e da concomitante ascensão do nacionalismo.
As grandes potências imperiais da Europa reivindicariam grande
parte do recém-descoberto globo durante os três séculos seguintes. No entanto, o legado do período também foi uma série de
confilios religiosos aparentemente insolúveis em regiões tão diversas quanto Irlanda, México e Bálcãs, cujas origens estão no
embate entre a Igreja e o estado que, num primeiro momento,
ocorreram no Renascimento.

# ${\color{red} \frac{4}{4}}$ COLOCANDO OS FATOS EM PERSPECTIVA

#### vida dos artistas

Em 1550, o artista toscano Giorgio Vasari publicou um livro que, sozinho, inventou a ideia da arte renascentista. Um dos clássicos da história da arte Vidas de artistas consistia de 142 biografias de artistas, começando pelo nascimento do pintor florentino Giovanni Cimabue, em 1240, e culminando nas conquistas de Michelangelo na primeira metade do século XVI. Vidas de artistas tornou-se a biblia da arte renascentista, uma declaração definidora e recorrente do "espírito" artístico do período.

do "espírito" artístico do período.

Vasari foi o primeiro autor a usar a palavra italiana "rinascita" (ou "renascimento") para descrever a revolução na arte iniciada no final do século XIII, cujo auge ocorreu na metade do século XVI. Vasari argumentava que Cimabue e Giotto representavam a primeira geração que "aboliu completamente o modo rude grego e reviveu a boa e moderna arte de pintar, introduzindo a boa representação da natureza das pessoas vivas".

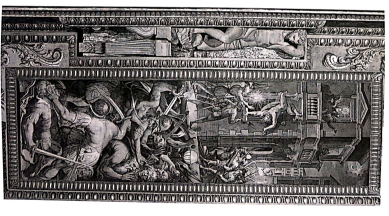
A arquitetura também reagiu contra aquilo que Vasari viu como a "maneira bárbara das construções hoje chamada alema". O que ele depreciativamente chamava de "grego" e "alemão" seria hoje classificado arte bizantina e gótica. A segunda geração para Vasari representava um "infinito aperfeiçoamento em todas as coisas" produzidas pela primeira geração, e foi exemplificada pelo arquiteto florentino do século XV Filippo Brunelleschi. Este teria "recuperado as medidas e as proporções dos antigos" e insistido que "todas as obras deveriam provir da regra, ser realizadas com ordenação e distribuídas de acordo com medidas precisas". Para Vasari, a segunda geração representou o triunfo da forma

técnica, da medida, da proporção e, acima de tudo, da perspectiva. Contudo, o auge desse domínio veio com a terceira geração, representada por Leonardo da Vinci, Rafael e, acima de todos, o "divino" Michelangelo. Seu domínio da cor, da perspectiva e da proporção "superou a era dos antigos" e convenceu Vasari de que "aquela arte, como um imitador da natureza, tinha feito tudo o que lhe foi possível fazer".

A descrição de Vasari foi um brilhante exercício de relações públicas que validou o status do artista como profissional. Antes da publicação de Vidas de artistas, a arte era vista como uma atividade operária suja e dúbia. Vasari viu a oportunidade de elevar esse trabalho manual ao nível da divindade. Escrevendo no final do Renascimento, ele estava perfeitamente posicionado para definir a transformação artística do período em seus próprios termos. Contudo, o relato de Vasari foi altamente seletivo, exclusivamente italiano e predominantemente florentino. Ele confinou a arte do norte europeu de van Eyck e de Dürer em apenas sete páginas. Seu relato, curiosamente, também estava livre das reviravoltas políticas, religiosas e comerciais ocorridas no período. Um modo de mostrar quão seletivo foi o relato de Vasari sobre a arte renascentista é observar sua própria carreira artística e verificar se ele praticou o que pregou em seu Vidas de artistas.

Vasari foi um dos pintores mais bem-sucedidos do século XVI na Itália, construindo sua carreira sobre a habilidade de oferecer aos seus poderosos patrosinadores exatamente o que eles desejavam. Ele trabalhou intensamente tanto para o papado em Roma quanto para os Médici em Florença. Em 1572, voltou a Roma depois de ter conquistado uma encomenda do papa Gregório XIII para decorar a Sala Régia do Vaticano. A sala foi desenhada para celebrar a autoridade católica que vivenciava um período de grande criticismo e hostilidade. A resposta de Vasari foi criar uma série de afrescos que mostravam o lado militante e agressivo da Igreja Católica. O afresco de Vasari O massacre de Colignye dos huguenotes na noite de São Bartolomeu, 24 de agosco de 1572 (Fig. 17), de 1573, celebrava o infame massacre de centenas de protestantes franceses por católicos em Paris ocorri-

do alguns meses antes. Dias antes do massacre, o papa Gregório teria dito que "para a exaltação da fé católica, desejamos nada menos do que o extermínio dos huguenotes". Vasari representa



17.

O afresco de Vasari,
O massacre de
Coligny e dos
hugaenotes na
noite de São
Bartolomeu, 24 de
agosto de 1572,
revela a violência e
o conflito religioso,
aparecem em seu na
aparecem em seu me

vividamente o líder huguenote, o almirante Coligny, sendo atirado de uma janela do pavimento superior, enquanto seus seguidores (mostrados como demónios deformados) são assassinados pelas espadas no pavimento inferior. Além dessa representação do massacre em Paris, Vasari pintou afrescos da destruição pela Aliança Católica da frota naval turca na batalha de Lepanto em 1571.

Esses belos e violentos afrescos mostram a aprovação entusiastica de Vasari das tentativas beligerantes de eliminar todas as formas de "infidelidade" religiosa, seja o Protestantismo ou o Islamismo. Eles também evidenciam como a arte renascentista foi patrocinada a serviço da religião e da política, um aspecto raramente discutido por Vasari em suas obras. Isso não causa surpresa, uma vez que a terceira e maior geração da arte, representada por Michelangelo, Rafael, Ticiano e o próprio Vasari empregaram a arte em seu inflexivel e altamente político contra-ataque à Reforma Protestante. Consequentemente, Vasari dá pouco espaço para a arte protestante do norte e também para a arte "ateia" do Oriente e suas interações férteis com a arte mais ortodoxa da Itália do século XV. A abordagem de Vasari do Renascimento, persuasiva como ela é, deve ser tratada com precaução. Outras abordagens devem ser consideradas para suplementar esse retrato idealizado que Vasari pinta ao leitor de Vidas de artistas.

No entanto, o relato de Vasari da arte renascentista é útil por ser escrito da perspectiva da prática de um artista bem-sucedido, Para Vasari, o desenvolvimento estilístico e formal da arte é de suma importância. A função social e a recepção da arte e os assuntos relacionados à política, patrocínio, religião e história são meramente secundários em relação às considerações estéticas. Vasari também relutou em admitir a importância do patrocínio porque desejava exaltar o papel do artista como a força critaiva primeira em qualquer composição em vez do patrocinador. De fato, o Renascimento testemunhou mudanças radicais nas relações entre artistas e patrocinadores, bem como transformações na relação entre a arte e o comércio, a política e a religião.

# Diferentes perspectivas da arte renascentista

A instrução religiosa formou muito do ímpeto inicial para a criação da arte renascentista. No final do século XIII, no manuscrito Catholicon, o gramático dominicano italiano João de Gênova argumentou que:

... existem três razões para a instituição de imagens na Igreja. Primeiro, para a instrução das pessoas simples, porque elas são instruídas pelas imagens se não forem pelos livros. Segundo, desse modo, o mistério da encarnação e os exemplos dos santos podem ser mais bem ativados na nossa memória ao serem apresentados diariamente aos nossos olhos. Terceiro, para despertaros sentimentos de devoção, sendo estes instigados mais efetivamente pelas coisas vistas do que pelas coisas ouvidas.

Imagens visuais de temas religiosos poderiam educar e instruir uma congregação, bem como intensificar a emoção e a fé. Imagens, ou ícones, são sempre imbuídas com funções mágicas, devocionais e didáticas da intensificação da identificação com a Virgem Maria para fornecer uma defesa contra a peste e o mau tempo. Fazendo parte do projeto das igrejas, graças ao patrocínio de cidadãos ricos, as imagens sempre foram usadas como foco dos rituais religiosos públicos ou para a reflexão devocional privada.

Ao considerar a importância da arte como um método de

Ao considerar a importância da arte como um método de instrução, a Igreja também enfrentava a imposição bíblica contra as imagens. O Velho Testamento prega que "Não farás para ti escultura, nem figura alguma do que está em cima, nos céus, ou embaixo, sobre a terra, ou nas águas, debaixo da terra" (Éxodo 20:4). Teólogos como São Tomás de Aquino temiam que essas imagens fossem simplesmente cultuadas por sua beleza terrena e não como um meio de aproximar-se de Deus, "A religião", argumentava São Tomás de Aquino, "não oferece culto a imagens consideradas como

meras coisas em si mesmas, mas como Imagens que nos mostram o Deus encarnado. O movimento em direção a uma imagem não cessa ali na imagem mas segue em direção ao que ela
gem não cessa ali na imagem mas i é idolatria; o objetivo é ser
representa". O culto da imagem em si é idolatria; o objetivo é ser
o objeto de arte algo que possibilita ao observador se aproximar
de Deus, Muitos sacerdotes do século XV temiam que imagens
exuberantes criassem uma reverência "ao ouro e joias, e não as
figuras, ou melhor, às verdades representadas por essas figuras". A
fricção entre ideais sagrados e possibilidades profanas das imagens percorreu toda a arte renascentista, sugerindo que as esperanças religiosas e as expectativas terrenas estavam inextricavelmente entrelaçadas.

Outro aspecto significativo da arte renascentista inicial é que as obras geralmente eram um esforço coletivo produzido por diversas mãos, com pouca distinção entre o "artista" e outros artesãos habilidosos. Os artistas invariavelmente se desdobravam como outives, ferreiros, cortadores, escultores de pedra e madeira, carpinetiros, entalhadores, fundidores, rebocadores, assim como pinteiros, entalhadores, fundidores, rebocadores, assim como pinteiros, entalhadores, fundidores, rebocadores, assim como pinteiros produzir imagens, fossem elas objetos pintados, iluminados acesulpidos, entalhados, fundidos, tecidos ou bordados, tão diversos quanto estrados de cama, instrumentos musicais, arreitos para cavalos, armaduras, arcas de casamento, sem mencionar os retábulos, capelas e túmulos. Como essa lista sugere, as encomendas sempre requeriam o uso de materiais preciosos mais do que a habilidade criativa e a inovação. Ouro, prata, bronze, mármore, madeira de lei, vidro, lã, coral, diamantes e pérolas eram apenas alguns dos muitos materiais caros cujo uso um patrocinador poderia exigir ao fazer uma encomenda.

Para lidar com o custo e as diversas habilidades envolvidas para conseguir cumprir essas encomendas, praticamente todo artista era ligado a um ateliê. O ateliê fazia e vendia objetos, reunia recursos e conhecimento e transmitia suas habilidades dos mestres aos aprendizes. Em 1478, a população florentina contava com 60 mil pessoas e 54 ateliês de escultores, 44 ateliês de ouri-

ves e 40 ateliês de pintores. Muitos pintores, escultores e pedreiros também eram ligados a uma guilda ou corporação que regulava os padrões, mediava as relações entre os patrocinadores,
mestres e aprendizes, apoiava financeiramente seus membros,
organizava festas, serviços e procissões. O ateliê e a guilda promoviam a colaboração, a competição e a fertilização mútua de
estilos e técnicas.

Uma exploração do significado do que parece ser a essência da imagem religiosa dos primórdios do Renascimento oferece um exemplo illustrativo dos diferentes modos pelos quais a arte foi patrocinada, produzida e recebida no início do século XV. O retábulo do dominicano Fra Angelico, O retábulo dos Linaioli (Prancha 6), foi patrocinado pelos comerciantes de tecidos de lã (ou os linaioli) em 1432 e, no ano seguinte, instalado em sua oficina em Florença. Nosso olhar moderno é imediatamente capturado para a delicada imagem da Virgem Maria e seu Filho, rodeados por anjos. No lado externo das portas do retábulo, Fra Angelico pintou São Pedro e São Paulo, e também cenas de suas vidas (incluindo o martírio de São Marcos em Alexandria) e a adoração dos magos na predela do retábulo. Quando de portas abertas, o retábulo revela São João Batista (à esquerda) e São João Evangelista (à direita).

O frade dominicano foi apenas um dos vários artesãos talentosos comissionados para criar o retábulo. Outro artista, Lorenzo Ghiberti, mais famoso por suas esculturas, encarregouse de astrutura de mármore. Dois escultores de pedra florentinos entalharam-no, enquanto outro artista fez a base de madeira e as portas. A íntima colaboração e a troca entre essa equipe de artistas estão refletidas no uso de Fra Angelico da perspectiva e de figuras de dimensões reduzidas nas cenas da predela, uma técnica experimental que estava sendo desenvolvida na época por Ghiberti e seus colegas florentinos Masaccio e Brunelleschi. Trata-ta-se de uma atitude moderna atribuir o retábulo ao seu pintor principal, neste caso Fra Angelico. No entanto, ele foi apenas um dos vários produtores do objeto completo. O contrato do retábulo também estipulava que seu projeto, custo e aparência estavam nas mãos da guilda comissionária e não

nas do artista. A natureza potencialmente idólatra da arte religiosa do século XV significou que, nas palavras memoráveis de Michael Baxandall, "a pintura ainda era importante demais para ser deixada nas mãos dos pintores." Os artistas seguiam à risca o projeto aprovado e um frade religioso deveria receber um pagamento bem tereno de 190 florins por seu trabalho.

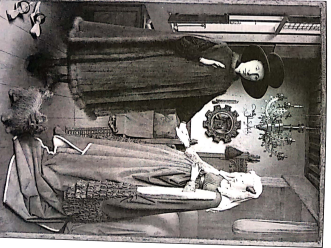
cia, para apreciar completamente um objeto de arte do Renascimento é preciso compreender seu contexto original de encomenda, o significado de sua localização e as várias bancar seus materiais caros. Seu próprio negócio comercial ganhava legitimidade e prestígio no pequeno retrato da adodevocionais conforme o horário. Como este retábulo eviden-<sup>no</sup>lte, as ımagens mais sombrias dos dois São Paulo deveriam portas do retábulo deveriam permanecer abertas para refletir a aura dourada da Virgem, do Filho e dos dois São João. À comerciais. O contrato também indica que, durante o dia, as ha-se oferecendo como presente um tecido rubro ao Menino ração dos magos na base do retábulo, onde um jovem ajoede sua habilidade em comandar os talentos dos artesãos piedade religiosa, mas também celebrava sua riqueza secular <sub>0so.</sub> Ao encomendar um objeto assim, a guilda expressava sua impacto secular e terreno de comissionar um retábulo suntuautoridade comercial para a comunidade mais ampla, além Os comerciantes de roupas também estavam cientes do A aura religiosa da pintura entrelaça-se aos interesses o que indica que o retábulo tinha diversos

### Nossos amigos do norte

Como o retábulo de Fra Angelico revela, colaboração proficiente, aceitação das condições do patrocinador, preocupação com materiais preciosos, local e contexto específicos e tensões produtivas entre os mundos religioso e secular são todas marcas da arte renascentista em seus primórdios. Embora

126

Vasari pouco tenha falado sobre a importância artística de Jan van Eyck e seus contemporáneos Roger van der Weyden e Jean Fouquet, a arte no norte da Europa também florescia no período e, na verdade, foi ali que a técnica da pintura a óleo foi aperfeiçoada. No momento em que Fra Angelico completava O retábulo dos Linaioli em Florença, van Eyck começava a trabalhar em uma das imagens mais características de todo o Renascimento, O casal Arnolfini (Fig. 18).

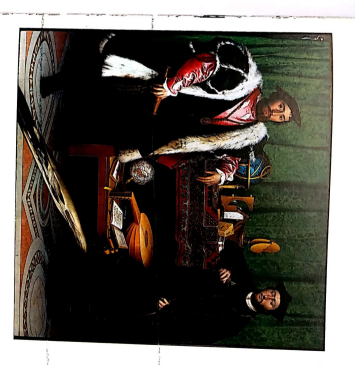


18.
O casal Arnolfini
(1434), de Jan
van Eyck retrata
com precisão
tranto a decoração
do aposento e
seus objetos de

uma delas seria suficiente para a grandiosidade) que acaba não fazendo nada bem". Essa atenção microscópica ao detalhe é a Completado em 1434, a pintura de van Eyck diferia imensamente do retábulo de Fra Angelico. Seu incrível realismo visual, a atenção aos detalhes domésticos, o delicado uso da artística objetiva. A arte do norte da Europa surgiu de tradi-ções significativamente diferentes daquelas que informaram disse que a pintura flamenga "tenta fazer tantas coisas bem (cada parecem estar em um mundo à parte da intensidade religiosa, pintura a óleo para dar um efeito translúcido e o tema secula<sub>l</sub> inventado a técnica da pintura a óleo, ele foi o responsável pelo aperfeiçoamento do método de usar o efeito translúcido. primeira coisa que intriga o observador da pintura de van Fra Angelico. Numa crítica que se tornou famosa, Michelangelo da mão-de-obra colaborativa, do ouro opulento do retábulo de bra que distinguem Fra Angelico de van Eyck. Fatores como do norte da Europa, um simples aspecto que influenciou pro-fundamente as diferenças estilísticas da cor, da luz e da somciando a pintura de van Eyck. Embora van Eyck não tenha autoridade política e mesmo a observância religiosa desena criação da arte italiana. Patrocínio, estruturas corporativas, de um nacionalismo cultural italiano do que de uma crítica Eyck, embora o criticismo de Michelangelo se aproxime mais renças estéticas entre a arte do sul e do norte da Europa como esses geralmente são tão importantes na definição das dife-Ao brilho e à luz da Itália faltavam a sutil variação climática licada modulação da cor como observados em *O casal Arnolfini* translúcido umas sobre as outras, criando um brilho e uma delsso implica aplicar pacientemente camadas de pigmento volveram-se de diferentes modos ao norte dos Alpes, influen

as diferenças no patrocínio e na estrutura corporativa.

A pintura de van Eyck descreve uma cena doméstica moderna que parece celebrar a união do casal em um quarto flamengo elegantemente decorado. O marido parece fazer um voto, enquanto a esposa levanta levemente o vestido, e a proximidade da cama, sugere que a pintura antecipa sua gravidez



Prancha 1: O quadro *Os embaixadores*, de Hans Holbein, é um ícone do Renascimento, e só foi redescoberto no século XIX. Os enigmáticos protagonistas e os objetos que os rodeiam oferecem informações valiosas sobre o período.



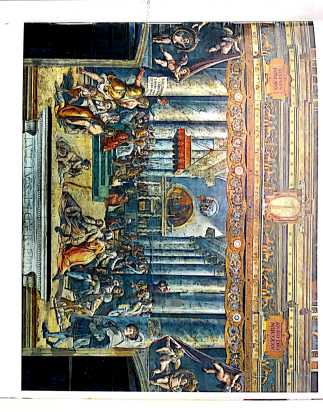
Prancha 2: O retrato de Mehmed, o Conquistador (c. 1479), de Gentile Bellini, é um obra ocidental encomendada por um governante islâmico e põe em destaque o intenso intercâmbio artístico e político entre Ocidente e Oriente.



Prancha 3: Em 1375 o cartógrafo judeu Abraham Cresques desenhou um enorme atlas para Carlos V da França. Na imagem vemos um fragmento em que se detalha as riquezas e os governantes do norte da África.



Prancha 4: Esta magnífica edição impressa das *Obras* de Aristóteles simula a aparência de um manuscrito. As jóias e as paisagens são pintadas a mão. A conversa entre Aristóteles e Averróis sinboliza os intercâmbios entre Oriente e Ocidente.



Prancha 5: O afresco *Doação de Constantino* foi pintado no Vaticano pelo atelie de Rafael entre 1523 e 1524. O conflito refigioso molda seu conteúdo imperial e seu estilo agressivo.



Prancha 6: O retábulo dos Linaioli, de Fra Angelico, completado em 1433, foi criado por diversas mãos e era usado para diversas funções. Suas portas podiam ser abertas ou fechadas para criar efeitos distintos.



Prancha 7: O primoroso *Escriba sentado*, de Costanzo da Ferrara, pintado durante uma viagem ao Oriente entre 1470 e 1480, revela a admiração do artista pelos estilos pictórios otomano e persa.



Prancha 8: Retrato de um pintor, do mestre persa Bihzâd. Aqui um artista persa dá a sua réplica a uma obra italiana - o Escriba sentado de Constanzo da Ferrara - qu<sup>e,</sup> por sua vez, se inspira na arte islâmica.

recém-revelada ou futura. Alguns críticos interpretam a imagem tanto como uma "certidão de casamento pictórica" quanto como um símbolo pintado da fertilidade. O cachorro e os tamancos, a janela e a luminosidade por ela entrando, o espelho convexo pendurado na parede ao fundo, todos demonstram uma atenção minuciosa ao detalhe.

Arnolfini, um comerciante italiano rico e politicamente poderoso que trabalhou em Bruges de 1421 até sua morte em 1472, e sua esposa Giovanna, filha de outro comerciante italiano. Arnolfini vendia tecidos e tapeçaria ao patrocinador de van Eyck, o duque Felipe, e tornou-se o ministro das finanças da Normandia. Ao mesmo tempo em que a pintura apresenta uma imagem pia do casamento dos Arnolfini, ela também revela a riqueza e o luxo provindos de sua habilidade comercial e poder político. Esta é uma imagem que cultura a aquisição e a posse, da esposa de Arnolfini às caras peles bálticas, laranjas espanholas, vidraçaria veneziana, tapetes otomanos e marcenaria alemã, que van Eyck pinta em minucioso detalhe. A pintura celebra a posição de Arnolfini como personagem-chave no emergente mundo do comércio internacional, vividamente expresso nas preciosas mercadorias que são retratadas com a mesma precisão que o casal Arnolfini. O ethos da pintura foi capturado por um contemporâneo cronista espanhol de Bruges:

... quem tiver dinheiro e desejar gastá-lo encontra nesta cidade tudo o que o mundo inteiro produz. Eu vilaranjas e limões de Castela, que pareciam ter sido colhidos da árvore naquele instante, frutas e vinho da Grécia, tão abundantes ali quanto naquele país. Também vi doces e temperos de Alexandria e de todo o leste, como se eles tivessem sido produzidos ali mesmo. Ali está toda a Itália e seus brocados, sedas e armaduras e tudo o que é feito lá; e, na verdade, em nenhuma parte do mundo esses produtos são encontrados em seu melhor estado como ali.

A ênfase no frescor e na sensorialidade dessas mercadorias internacionais, todas reunidas em um lugar, é reproduzida no ilusionismo sedutor na pintura de van Eyck pela textura e brilho da fruta, seda, pele e vidro.

O uso que van Byck faz da perspectiva capta nosso olhar O uso que van Byck faz da perspectiva capta nosso el um para o espelho convexo da parede ao fundo. O uso de um para o espelho sugere que van Eyck também estava fascinado pelos novos desenvolvimentos ópticos, os quais ele usou para criar representações incrivelmente intensas da vida doméstica.

escuras que acabaram de entrar no aposento. Sobre o espelho figura em azul, agindo mais como um sacerdote num casao reflexo mais de perto, podemos ver o próprio van Eyck, uma está a inscrição "Jan van Eyck esteve aqui/1434". Observando redor. O espelho reflete a cena diante de nós e duas figuras comerciais e os avanços tecnológicos que testemunhou ao seu modo como artistas, de Michelangelo a Picasso, cada vez mais o artista que afirma saber melhor, uma atitude que antecipa o equivalente tanto à do patrocinador quanto à do retratado. É Eyck corajosamente afirma a importância do artista como Fra Angelico torna-se evidente aqui, na medida em que van são entre o religioso e o secular identificada no retábulo de irreverente seu status com o de um sacerdote. A mesma ten assegurando seu papel como criador, comparando de modo josamente coloca a si mesmo no centro de sua composição mento do que um artista pintando um retrato. O pintor coraafirmariam sua autonomia pessoal na criação de sua arte. Com muita astúcia, ele soube aproveitar as mudanças

#### De volta ao Oriente

A arte renascentista e sua importância social e religiosa desenvolveram-se de modos visivelmente diferentes no norte e no sul, mas também circularam entre o Oriente e o Ocidente. O retrato de Fra Angelico do martírio de São Marcos em

e as transações comerciais com o Oriente, essa troca artística por Costanzo. Cada artista aproveita as inovações artísticas do outro, tornando impossível dizer que pintura é exatamenpois do desenho de Costanzo. Bihzâd aprende com seu conpelo artista persa Bihzâd, do século XVI, intitulado *Retrato de um pintor em vestes turcas* (Prancha 8), executado anos deplos. Alguns indícios da troca artística de estilos e influências assimilação que passou a fazer parte de grandes pinturas encomendadas no final do século XV que incorporaram figuras atenção ao detalhe, da veste opulenta do escriba ao seu brinco de ouro, revela a absorção por Costanzo dos princípios tado com uma inscrição árabe no topo direito da pintura. A 7) é um estudo minucioso de um escriba otomano, compleotomana. senhos inspirados nas convenções artísticas da arte persa e te. Entre 1470 e 1480, o artista italiano Costanzo da Ferrara visitou Istambul e produziu uma série de belas pinturas e deestéticos também foram trocados entre o Oriente e o Ocidenestabelecida por Giotto e Cimabue e desenvolvida por Ucello, Masaccio e Botticelli. No entanto, assim como objetos, estilos gem retiradas de tecidos e cerâmicas islâmicos, uma tradição São Marcos, com inscrições em árabe sobre as vestes da Vira criatividade artística do período retirou muito de sua inspi-ração na riqueza e nas mercadorias do Oriente. Apenas três tamente no tipo de retrato islâmico originariamente copiado transforma o escriba em pintor, apresentado trabalhando exatemporâneo italiano ao mesmo tempo em que astutamente podem ser vistos na incrível cópia de um desenho de Costanzo Alexandria (Fig. 3), de Bellini, é apenas um dos inúmeros exem islâmicos da representação figurativa. Este foi um processo de anos antes de completar *O retábulo dos Linaioli*, Fra Angelicc materiais preciosos do Ocidente enfatizam os modos em que Alexandria e a descrição sensorial de van Eyck dos objetos 'orientais" em suas cenas, do qual o São Marcos pregando em "ocidental" ou "oriental". Como o conhecimento, a ciência Seu nanquim e guache Escriba Sentado (Prancha seu Filho na igreja florentina

reflete uma admiração pela habilidade da arte islâmica, um fator crucial para moldar uma tradição artística hoje conhecida como "Renascimento". Ignorar essas trocas é contar apenas um lado da história do Renascimento.

#### Poder em exibição

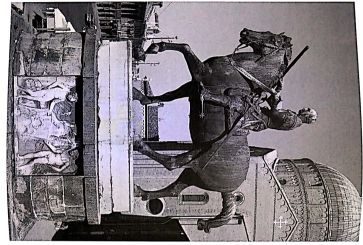
A arte renascentista do início do século XV resultou do aumento do poder de compra de uma elite predominantemente urbana e comercial, ávida em exibir sua riqueza através da encomenda de objetos de arte exuberantes e da angústia de uma Igreja em produzir e distribuir uma posição teológica coerente para os devotos. Em 1453, com a queda de Constantinopla, esses desenvolvimentos religiosos e comerciais tornaram-se ainda mais politizados, uma vez que as cidades-estado do oeste europeu confrontavam-se tanto com o dissenso interno quanto com o crescimento do poder do Império Otomano. A arte foi utilizada para articular essas tensões políticas. Objetos de arte tornaram-se cada vez mais monumentais e públicos. Eles voltaram os olhos para o passado clássico mais do que para período bíblico em busca de novas ideologias políticas com credibilidade e autoridade intelectual.

A escultura era um meio particularmente apropriado para disseminar declarações de autoridade política e dominação, e um de seus mais hábeis praticantes foi o escultor e artesão Donatello. Ele percebeu que a natureza cambiante do patrocínio e da política do século XV requeria histórias clássicas de alcance público e aspiração imperial, assim como exemplos bíblicos de contemplação espiritual e penitência terrena. Para a classe emergente de condoticere, mercenários e governantes militares das cidades-estado italianas, comparações com personagens imperiais, como Alexandre, o Grande, ou Júlio César, pareciam mais apropriadas do que qualquer fato que a Bíblia pudesse oferecer. Para garantir que continuassem a criar obras

de arte caras e inventivas, artistas como Donatello procuravam encomendas de patrocinadores ricos e poderosos, inspiradas em temas clássicos, que eram politicamente sensíveis mas também extremamente lucrativas.

de arte ainda mais ambiciosos e inovadores prestígio, dando-lhe a oportunidade de trabalhar em objetos das que envolviam materiais preciosos, foi o aumento de seu assim como a alta orquestração política e a exibição pública da obra de arte. Talvez mais importante, em relação a encomenteve um objeto de arte imponente que conferiu respeitabili-dade clássica a um mercenário e foi usada com astúcia para potencializar as declarações de Gattamelata em relação ao resram ambas conquistas relativamente novas na arte renascentista tou seu prestigio como desenhista e fundidor inovador, superando as conquistas da escultura antiga. A família Narni obrando as conquistas da escultura antiga. generosa quantia de 1.650 ducados e sua obra erigida na pra-ça central da cidade. Todos ficaram felizes. Donatello aumen me habilidade em desenho e fundição. Quando a estátua foi finalmente completada em 1453, Donatello foi pago com a peito cívico e à autoridade política. As demandas financeiras e ırtísticas feitas por Donatello e a natureza clássica do tema foainda visíveis em Roma, mas que também requeria uma enorambiciosa e difícil, que se baseava nos monumentos equestres Gattamelata, ou "gato doce" (Fig. 19). Esta era uma encomenda de Veneza, o paduano Erasmo de Narni, apelidado estátua equestre de um dos mais bem-sucedidos mercenários Donatello mudou-se para Pádua para trabalhar numa

Essas imagens imperiais de inspiração clássica não foram exclusividade da Itália no século XV. Em 1482, Costanzo da Ferrara foi contratado para desenhar uma bela medalha de bronze com o retrato de Mehmed II (Fig. 20), para a qual utilizou uma imagem similar de um governante militar poderoso sobre o dorso de um cavalo para difundir as alegações do sultão de supremacia imperial. Tanto Mehmed quanto seu Cavalo são reconhecidamente "reais", embora, como a estátua equestre de Donatello, eles evoquem uma tradição clássica do









Costanzo da Ferrara com o retrato de Mehmed, o Conquistador, (c. 1481) exibe a habilidade de Mehmed em usar um objeto de arte europeu portátil

poder imperial, reconhecível tanto por Mehmed quanto por seus contemporâneos italianos. Esta foi outra imagem que circulou intensamente entre o Oriente e o Ocidente, um objeto de arte comissionado por (ou em homenagem a) Mehmed que fez o mesmo papel de bravata política que a estátua de Gattamelata. O sultão encomendou uma imagem equestre para celebrar suas recentes façanhas militares, colocando seu poder imperial no contexto das proezas de Alexandre, o Grande, e o imperador Constantino. Na verdade, Mehmed tinha legitimidade para afirmar tal status, uma vez que estavam sobre seu domínio a maior parte da Ásia central, Grécia e Mediterrâneo oriental. Em parte, isso também explica a escolha do objeto de arte. Em vez de encomendar uma estatua equestre imensa e estática, a pequena e portátil medalha de Mehmed poderia ser cunhada às centenas e distribuída de leste a oeste para incitar nos governantes o medo e a admiração apropriados.

O contraste entre a estátua monumental de Donatello e a delicada medalha de Costanzo enfatiza a crescente sofisticação dos patrocinadores poderosos. Nenhum deles foi mais entusiástico que Isabella d'Este. O casamento de Isabela com Francesco Gonzaga de Mântua em 1490 cimentou uma aliança dinástica entre duas das famílias de maior poder politico na Itália, e permitiu que Isabela embarcasse na carreira extremamente perspicaz de patrocinadora e colecionadora. Sua coleção inicialmente limitou-se a objetos menores que reflemamente iniqueza e a extravagância da nobreza, como medalhas, joias, vasos e camafeus. No entanto, Isabella acreditava que a autoridade e a magnificência residiam tanto na posse de objetos de arte monumentais quanto nos de pequena escala. Em busca de obras contemporâneas e antigas, que seguiam a seguinte instrução: "agora desejamos outros objetos além de camafeus; em vez disso, estamos interessados em obter estatuetas e bustos em bronze e mármore". Isabela criou seu próprio studiolo, para apreciar suas várias a quisições e ancor

mendas, que ao morrer incluíam 1.000 moedas e medalhas, 72 vasos, 48 estátuas, 46 joias gravadas, além de pessoalmente encomendar pinturas para Leonardo da Vinci, Ticiano, Bellini e Perugino. Isabella foi essencial para a carreira de sucesso de Andrea Mantegna, cujo trabalho para a dinastia Gonzaga de Mântua levou-o ao status de lorde. Como o patrocínio definia cada vez mais a forma da arte renascentista, a elevação da condição social do artista também transformou o status da própria arte e permitiu maior autonomia aos artistas para criar o que desejassem.

## Construindo o Renascimento

A expansão econômica do século XV deitou as fundações para uma das mais dramáticas e concretas manifestações do Renascimento – a arquitetura. A centralização da Igreja Católica depois dos cismas do século XIV mudou o modo como construção de igrejas, monastérios e capelas. Com o passar do tempo, os edificios religiosos foram sendo concebidos como monumentos impressionantes e duradouros que difundiam o poder universal da Igreja. A ascensão das cidades-estado italianas, promovida pela consolidação territorial e pela concentração da riqueza econômica, também levou a construção de projetos urbanos cada vez mais ambiciosos e a reorganização dos espaços cívicos e domésticos para refletir essa riqueza.

No entanto, os grandes e utópicos projetos arquitetónicos pelos quais o Renascimento geralmente é definido, devem ser considerados com cautela. Os artistas e arquitetos florentinos Fillipo Brunelleschi e Leon Battista Alberti são sempre creditados como aqueles que revolucionaram a teoria arquitetónica e o desenho em uma série de livros e construções completados na primeira metade do século XV. Em 1413, Brunelleschi projetou dois painéis (posteriormente perdidos) de dois dos mais importantes espaços cívicos em Florença, o Batistério e

o Palazzo Vecchio. Os painéis bidimensionais criam a ilusão de três dimensões de modo espetacular. Alberti formalizou os métodos de Brunelleschi no livro *Sobre a pintura* (1435), onde explicou como "desenhar com linhas e pintar com cores... superfícies que se assemelhem a qualquer corpo que possa ser visto; assim, de uma determinada distância e de uma determinada posíção central, elas parecem tridimensionais".

Em tese, essa redefinição idealizada e geometricamente abstrata do espaço urbano envolvia as pessoas e seu ambiente em uma rede de ziguezagues, que Alberti comparou com as "ripas de uma gaiola", que "perfazem o que é chamado de pirâmide visual". Essas ideias foram visualmente realizadas em uma série de pinturas de cidades e palácios ideais, como A construção de um palácio (Fig. 21), de Piero di Cosimo. A pintura de Cosimo reproduz os princípios de tridimensionalidade e ponto de fuga de Brunelleschi e Alberti. Ela também sugere a possibilidade de uma transformação revolucionária e utópica do espaço urbano com largas praças, construções civis perfeitamente proporcionais e colunas e arcos inspirados no calassicismo.

Na realidade, essas imagens foram voos da fantasia, comparáveis aos desenhos espetaculares que os arquitetos contemporáneos fazem antes de confrontá-los com a realidade financeira e ambiental que sempre influenciam na construção final. A transformação pragmática dos espaços urbanos foi feita a partir do uso de princípios básicos da geometria e da topografia que há séculos estavam sendo desenvolvidos na época em que Brunelleschi e Alberti começaram a vender a ideia de perspectiva para seus patrões ricos. Em muitos casos, desenhistas como Brunelleschi e Alberti eram contratados para completar ou revisar projetos de construções religiosas ou civis que haviam sido iniciados séculos atrás; foi apenas no inicio do século XV que a vontade política e a riqueza necessárias tornaram-se disponíveis para realizar tais projetos.

A Drecoree carreir, a la realizar tais projetos.

A precoce carreira de arquiteto de Alberti é um bom xemplo do abismo entre a teoria e a prática da arquitetura enascentista. Ele chegou à corte do polêmico mercenário e

comandante militar de Rimini, Sigismondo Malatesta, no início dos anos 1450, famoso pelo sucesso de seu estudo dos princípios de arquitetura, Sobre a arte da construção (1452). Alberti foi imensamente influenciado pela redescoberta do estudo clássico do arquiteto romano Vitrúvio, Sobre arquitetura. Vitrúvio forneceu a Alberti um detalhado vocabulário arquitetônico que incluía construção, função e beleza do projeto. Alberti ficou particularmente interessado no uso por Vitrúvio de colunas (dóricas, jônicas e coríntias) e arcos para expressar o status social e o poder. Para Alberti:

O principal ornamento de uma cidade está na localização, projeto, composição e disposição de suas avenidas, praças e obras individuais; cada um deve ser planejado adequadamente e distribuído de acordo com seu uso, importância e conveniência. Sem ordem, não há nada confortável, belo e nobre.

21.

A construção de um palácio (c.1515-20), de Piero di Cosimo, é uma imagem idealizada da construção de uma cidade renascentista que captura as aspirações grandiosas do periodo.



Foi esse princípio fundador que uniu uma figura como Sigismondo Malatesta a Alberti. Tendo estabelecido uma "or-dem" política e social por meio da força militar, Sigismondo demandou a manifestação concreta da graça e da nobreza para do posteriormente contratado para redesenhar a igreja de ti-

Sigismondo. Contudo, Alberti enfrentou inúmeros problemas. Ele lutou para inserir materiais locais e estruturas medievais existentes dentro de modelos clássicos e penou com a falta de sim, colunas impressionantes foram grosseiramente mistura-das com pedras incompatíveis que Sigismondo saqueou de construções clássicas das redondezas. Ainda pior, o patrão de operários treinados capazes de concretizar seus projetos. Aslogias clássicas adequadas a um ambicioso *condottiere* como arcos triunfais dos imperadores Augusto e Constantino, ana igreja em uma concha clássica de pedra, mármore e alabastro construtor e escultor Matteo de Pasti na colocação da velha Malatestiano (Fig. 22). Alberti colaborou intimamente com o trução que mais parecia um templo clássico do que uma Igre gundo piso e um domo para imitar o Panteão romano. em 1468, frustrando o plano de Alberti de adicionar um se-Alberti ficou sem dinheiro e o templo foi deixado inconcluso católica que, não por acaso, ganhou o nome de Templo A partir de modelos clássicos, Alberti projetou uma cons A fachada foi substituída por um severo desenho meias-colunas romanas e arcos emprestados dos

arquitetônico. Comentando uma das igrejas da cidade de Mântua, o cardeal Françoiso Comentando de Santos de Cardeal saberia dizer se a intenção do artista foi que ela parecesse uma Nem todos se sentiram confortáveis com esse novo estilo o cardeal Francesco Gonzaga reclamava que "não

> Pastt 101 preso no caminho por autoridades venezianas, Mehmed também contratou outros seguidos de Aberti, in-cluindo Filarete e Michelozzo, cuja contribuição pode ser vis-ta na mistura de influências islâmicas, gregas, romanas e italisecular, imperial e internacional parecia extremamente apro-priada para o novo palácio de Mehmed. Quando Matteo de to e beleza". Numa cidade como Constantinopla, com suas brilhar mais do que todos e ser mais esplendido do que qual-quer palácio anterior em termos de aparência, tamanho, cusestava iniciando a construção do Topkapi Sarayi (Fig. 23) que como um comentador observou, era "um palácio que deveri Pasti foi preso no caminho por autoridades prática de Matteo de Pasti na criação de um estilo arquitetônico igrejas, sinagogas, mesquitas e o Grande Bazar, a experiência para encomendar os serviços de Matteo de Pasti. Mehmec



Sarayi em Istambul. Iniciado por Mehmed II no começo dos anos 1460, e projetado por um time internacional de arquitetos. A maioria das estruturas atuais datam de séculos



anas que caracterizavam o imponente palácio de Mehmed. Filarete viajou de Istambul a Moscou, onde estava envolvido com projetos para o novo Kremlin. Seu discípulo Antonio Bonfini estabeleceu-se em Budapeste, onde traduziu o *Tratado* de Filarete sobre arquitetura para o rei húngaro Matias Corvino. Bonfini parabenizou Matias por convencer a nobreza húngara a "construir grandes casas proporcionais aos seus meios" e por construir "um palácio de semelhante esplendor romano". Não é por acaso que o cardeal Francesco Gonzaga tenha ficado estupefato com o novo estilo internacional; sua qualquer um que pudesse comprá-lo.

Muitas cidades-estado italianas podiam bancar o novo estilo e estavam ansiosas em competir com o esplendor arquitetônico e a autoridade imperial do palácio de Mehmed. No pequeno principado de Urbino, dos anos 1440 até sua morte em 1482, o condottiere Federico da Montefeltro inves-

tiu mais dinheiro em construções do que qualquer governante de seu tempo. No final dos anos 1460, Federico contratou o arquiteto dálmata Luciano Laurana para expandir seu Palazzo Ducale, iniciado em 1444. Os projetos de Laurana foram inspirados nas conquistas arquitetónicas de Mehmed em sua nova cidade de Istambul. Federico foi um novo tipo de patrocinador da arquitetura e das artes. Um de seus biógrafos, Vespasiano da Bisticci, alegou que ele havia sido instruido "na fática de Aristóteles", e "foi o primeiro Signoria aprender filosofia... Assim como sobre a arquitetura, ninguém da sua idade, de nível mais alto ou inferior, a compreendia tão a fundo. Podemos observar nas construções que ele mandou fazer o grande estilo e a devida medida e proporção, especialmente em seu palácio, que nenhuma construção do período hle foi superior". O próprio Federico celebrava a habilidade da "arquitetura, baseada nas artes da aritmética e geometria, que eram as principais das sete artes liberais porque dependiam exatamente da certeza". Tratava-se de uma habilidade que poderia projetar "uma bela residência digna do status e da fama de nossos ancestrais e nossa própria estatura". Aqui está uma constatação explícita da natureza profundamente política da arquitetura do final do século XV. Sua precisão como ciência permitiu a criação e a construção de um ambiente imponente que refletia o poder político, a força militar e o poder de compra de uma figura como Federico.

A criação desses novos ambientes planejados supôs uma abordagem completamente diferente da vida doméstica e pública. A absorção de Federico da *Ética* de Aristóteles adicionou mais uma dimensão à assimilação renascentista do passado clássico. O texto aristotélico conferiu uma deferência persuasiva do valor político do consumo cultural ostensivo e da magnificência, argumentando que:

O homem magnifico é como um artista; por ser capaz de despender grandes somas com gosto... Um homem magnifico não gasta consigo mesmo mas com

do com sua riqueza (até porque uma casa é um tipo de ornamento público), e vai dirigir sua preferência aos trabalhos que forem duradouros (pois nestes está objetos públicos... [ele] vai decorar sua casa de acor

dade. O posicionamento do studiolo de Federico perfeitamente o status e a reivindicação de autoridade de seus habitantes. projetado (Fig. 24) sintetiza as formas em que a arquitetura do sendo adaptada para definir o status social e político e a autoriséculo XV construiu espaços privados e públicos de acordo com Nas paredes do palácio de Federico, a magnificência estava

dade política de patrocinadores influentes. O ilusionismo do que Federico encomendou para exibir seu gosto, riqueza e aliados ou rivais. Tapeçarias, medalhas, joias, armaduras, licientíficos e musicais, retratos políticos, aparatos de defesa e ra arte do período demandava o poder aquisitivo e a autorida marchetaria do studiolo também ilustra como a inovadolectuais e exibir sua "magnificência" aristotélica aos visitantes do. Aqui o duque poderia acompanhar seus interesses intemara de audiência pública de Federico e seu aposento privaciação ao dispor de materiais caros e de uma grande demanda nara modela. lar o próprio ambiente. O artista beneficia-se com essa assoriqueza, seu conhecimento e seu poder para moldar e contromeio de objetos que vividamente retratam a si mesmo, sua dade dinástica de Federico. Sua autoridade ganha forma por cia e questões militares reforçam o poder político e a autoridade dinástica a por A mensagem é clara. Seu domínio das artes, arquitetura, ciên-Panoramas de cidades ideais do tipo visualizado por Alberti. studiolo joga com a perspectiva e a dimensão tridimensional habilidades que constituíam a "arte renascentista". A intricapoder, além de enfatizar a diversidade de objetos, materiais e O studiolo foi estrategicamente posicionado entre a câestantes "abertas" cheias de livros, instrumentos o extraordinário conjunto de obras de arte



O studiolo de
Federico da
Montefeltro exibe
a magnificência
pessoal e política
do condotiere retratos visivel-mente orientais de com seus ilusionistas painéis de madeira e

ilusão brilhante mirar sua opulência e habilidade artística e pensar que, no limite, como a brilhante decoração em marchetaria, os apelos de um mecenato provinciano ao poder político eram uma Apenas agora é possível retomar o studiolo de Federico, ad-

quistador, seus caríssimos tapetes otomanos e as na tentativa de copiar o Topkapi Sarayi de Mehmed, o Conforneceram as pinturas, e os Países Baixos incumbiram-se das tapeçarias. A inspiração do Oriente foi capturada por Federico florentino (Botticelli) projetou a decoração em marchetaria um veneziano (Ambrogio Barocci) criou período. Um dálmata (Luciano Laurana) projetou o palácio, do *studiolo*, Piero della Francesca, de Borgo, e Justus, de Ghent, ca internacional que se tornou uma característica da arte do Federico encorajou uma colaboração e rivalidade artístias esculturas, um

nantes pinturas orientais de Platão, Ptolomeu e Aristóteles,

feitas por Justus de Ghent.

Oriente e o Ocidente foram cruciais na formação da arte e o Oriente e o Renascimento. Os objetos de arte resultanda arquitetura do Renascimento criações forjadas no bazar tes dessas transações foram criações forjadas no bazar rações artísticas que preencheram variadas funções religio-sas, sociais e políticas. Desde o século XIX, essa troca e colaboração foram suprimidas em favor da celebração de um geboração foram suprimidas em favor da celebração de um genio artístico autônomo, relutante em sujar as mãos com tais atividades. Para avaliar mais completamente as conquistas renascentista das trocas materiais, alianças políticas e colaboartisticas do Renascimento, é preciso reconhecer que a arte que dele emergiu era profundamente inspirada pelos mundos dos negócios e da política, tanto do Oriente quanto do As trocas materiais, políticas e artísticas ocorridas entre

### **5**BRAVOS NOVOS MUNDOS

## Colocando a Europa no mapa

quistador, em Constantinopla. Ptomoleu escreve usua Geografia em Alexandria no século II d.C. Estudiosos árabes preservaram e revisaram o texto antes de sua tradução para o latim no final do século XIV. A geografia medieval cristā limitava-se a mapas esquemáticos, conhecidos como mappae mundi, que simbolizavam a compreensão religiosa cristã da criação. Eles posicionavam Em 1482, uma gráfica da cidade alemã de Ulm publicou uma nova edição da *Geografia* de Ptolomeu. Seu mapa-múndi (Fig. 25) refletia como o mundo parecia para a elite governante europeia do século XV, de Henrique VII em Londres a Mehmed, o Condo seculo XV, de Henrique VII em Londres a Mehmed.

