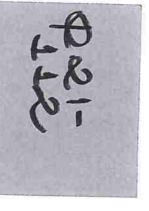
SERGE GRUZINSKI

A colonização do imaginário
Sociedades indígenas e ocidentalização no México espanhol
Séculos XVI-XVIII

Beatriz Perrone-Moisés Tradução





#### Copyright @ 1988 by Éditions Gallimard

Título original

La colonisation de l'imaginaire—

Sociétés indigènes et occidentalisation dans le Mexique espagnol xvı\*-xvııı\* siècle

Ettore Bottini

Cacilda Guerra Preparação

Ana Maria Barbosa

Carmen S. da Costa

### Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) (Câmara Brasileira do Livro, sp., Brasil)

Gruzinski, Serge

A colonização do imaginário : sociedades indígenas e ocidentalização no México espanhol. Séculos xvr-xvIII / Serge Gruzinski ; tradução Beatriz Perrone-Moisés. — São Paulo : Companhia das Letras, 2003.

ISBN 85-359-0361-5 Título original: La colonisation de l'imaginaire

I. Indios do México — Assimilação cultural 2. Indios do México — Primeiros contatos com europeus 3. Indios do México — Religião 4. México — Civilização — Influências espanholas 5. México — Colonização 1. Título.

CDD-972

Índice para catálogo sistemático: 1. México: Civilização: História 972

04532-002 – São Paulo – sp Fax (11) 3707 3501 Telefone (11) 3707 3500 Rua Bandeira Paulista 702 cj. 32 EDITORA SCHWARCZ LTDA. Todos os direitos desta edição reservados à

www.companhiadasletras.com.br

#### Sumário

| 113<br>21<br>21<br>33<br>33<br>41<br>59<br>59<br>86<br>115<br>2118<br>2118<br>2118<br>2118<br>2118<br>2118<br>2118 | Prefácio à edição brasileira — Beatriz Perrone-Moisés Introdução |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| 389                                                                                                                | Os primeiros golpes da modernidade                               |
| 381                                                                                                                | Interlocutores forçados                                          |
| 336                                                                                                                | Culturas compostas                                               |
| 334                                                                                                                | 7. Culturas em suspenso                                          |
| 295                                                                                                                | 6. A captura do sobrenatural cristão                             |
| 271                                                                                                                | 5. A cristianização do imaginário                                |
| 254                                                                                                                | A idolatria em questão                                           |
| 218                                                                                                                | 4. A idolatria colonial                                          |
| 152                                                                                                                | 3. Os Títulos primordiales ou a paixão pela escrita              |
| 113                                                                                                                | 2. Memórias de encomenda                                         |
| 86                                                                                                                 | O último Renascimento                                            |
| 59                                                                                                                 | As transformações da expressão pictográfica                      |
| 41                                                                                                                 | Um novo olhar                                                    |
| 33                                                                                                                 | A rede furada                                                    |
| 21                                                                                                                 | 1. A pintura e a escrita                                         |
| 13                                                                                                                 | Introdução                                                       |
| 9                                                                                                                  |                                                                  |

## 1. A pintura e a escrita

ou menos influentes, outras populações possuíam uma personali-Oaxaca. Estes eram os grupos mais poderosos. Menos numerosas sudeste zapotecas e mixtecas compartilhavam as montanhas de aglomerações. Calcula-se que entre 10 e 25 milhões de habitantes ao norte, à região de Oaxaca, ao sul — abrigava então uma populalíngua náuatle. Os purepechas ocupavam Michoacán, enquanto ao tropical e numa parte de Guerrero dominavam as populações de tro, nos vales do México, de Toluca e de Puebla, no Morelos semimapa lingüístico, cultural e político especialmente denso. No cenpovoavam aquelas terras em 1519. O conjunto configurava um ção densa, dispersa em numerosas comunidades e várias grandes xico central — de Michoacán e do Bajío, da fronteira chichimeca ciso estabelecer algumas referências essenciais. Sabe-se que o Mémais notáveis desse universo, para podermos nos mover nele, é pre-Conquista espanhola. Antes de explorar uma das características demográfico e a diversidade cultural do México às vésperas da É difícil imaginar a extraordinária complexidade, o peso

cedentes. Vejam-se os mazahuas e sobretudo os otomis do norte do vale do México, da Sierra de Puebla, de Tlaxcala; os chontales de Guerrero, os mixes, os triques, os chatinos — para mencionar apesas alguns — da região de Oaxaca. É impossível dar a cada um desses povos, a cada uma dessas culturas, a atenção que merece. Podese, no máximo, ter sempre em mente que eram várias e variadas, inter-relacionadas de diversos modos, e que pertenciam a famílias lingüísticas extremamente diferentes: yutoasteca para o náuatle, maia para o mixe, o zoque e o totonaca, macrootomangue para o mazahua, o otomi e o matlaltzinca, o mixteca e o zapoteca, enquanto o tarasco (ou purepecha) de Michoacán constitui um caso à parte. Algumas línguas dominavam esse mosaico: o mixteca, o zapoteca, o tarasco e sobretudo o náuatle dos vales centrais, que servia de língua franca nas outras regiões.

âmbito de unidades políticas que os Nahua chamavam de tlatoca e coletores, sociedades camponesas sustentavam, com seus tribu saxões denominam city states, cidades-estados, embora não fos tos, grupos de artesãos, sacerdotes, guerreiros e comerciantes, no sem, na verdade, nem cidades no sentido grego, nem Estados no yotl, os espanhóis de "senhorias", e que os pesquisadores anglosentido moderno do termo. Uma *city state* é, antes, uma nebulos: correspondiam, entre as populações nauas, aos calpulli, isto é, uni aldeias e vilarejos, ou fazendas dispersas. Essas aldeias e vilarejos mente desenvolvido dependendo da etnia) e por uma série de formada por um centro político, administrativo e urbano (diversa dades territoriais, fundadas no parentesco, com relativa hierarqui de linhagens, tendência à endogamia, propriedade comunal d calpulteoth, cuja força residia numa imagem ou num pacote sagra terra, solidariedade material e militar e culto de um deus tutelar, c Ao sul do Bajío, povoado por nômades chichimecas caçadores

do... Pelo menos é isso que se pode deduzir de fontes ao mesmo tempo abundantes, contraditórias e lacunares.<sup>2</sup>

sabor das invasões e deslocamentos de população. Foi desse modo prosperaram e depois decaíram. No século XV, por volta de 1428, "Cidades" — como Culhuacán, Azcapotzalco e Coatlinchan sucessivas, no vale do México e se misturaram às populações locais. nhola, povos do norte, de língua náuatle, penetraram, em ondas que, ao longo dos três séculos que precederam a Conquista espaaproximadamente 200 mil quilômetros quadrados, excetuando organizaram uma confederação, uma liga, a Tríplice Aliança, que Texcoco e Tlacopan, sob o comando dos mexicas de Tenochtitlán, de Tlaxcala e sobretudo os de México-Tenochtitlán, de Texcoco e de as que foram constituídas pelos mixtecas de Tilantongo, os nauas basicamente todo o centro do México, ou seja, um território de vez por não possuir uma escrita à altura de suas ambições. Cobria le era tão frágil politicamente quanto as hegemonias anteriores, tal super(im)posição de seus deuses aos panteões locais e, acima de da eventual instalação de guarnições, da imposição, ou melhor, da se essencialmente por meio da exigência de pagamento do tributo, dominação irresistível. O controle da Tríplice Aliança concretizou rio moderno, de uma burocracia centralizada, ou o foco de uma americano, com uma população superior a 150, talvez até 200 mil, truída no centro do lago de Texcoco e atravessada por canais, recolhia os tributos do vale e de regiões bem mais remotas. Cons-Tlacopan, no vale do México. As alianças eram feitas e desfeitas ao tamanho e duração variáveis, mais ou menos centralizadas, como das entre as senhorias levavam à formação de unidades políticas de matrimoniais e laços de parentesco. Recém-instalado, esse controtudo, da constituição de redes extremamente densas de alianças habitantes. Entretanto, não devemos ver nela o centro de um impé-Tenochtitlán tornou-se então a maior aglomeração do mundo Por meio de alianças livres ou impostas, as confederações sela-

se, contudo, o Michoacán dos tarascas e a senhoria de Tlaxcala, também naua, que, ao lado de seus aliados de Huejotzingo e de Cholula, resistiu aos mexicas e à Tríplice Aliança.

se que, no caso de Tenochtitlán (e certamente no de outras cida o pano de fundo das memórias indígenas. E não devemos considedo os grupos tolteco-chichimecas surgidos de seu cruzamento da civilização, aos caçadores e coletores chichimecas, e até evocanolmecas e toltecas de tempos antigos, portadores dos refinamentos ções marginalizadas e exploradas que se tornaram em nossos días: confundi-las com as comunidades camponesas, ou com as populaavant la lettre ou milagrosamente ancoradas fora da história. Ou de unidades estáveis, sociedades monolíticas e imóveis, totalitárias doscópica que impede de assimilar os mundos indígenas a pos sociais, ou até das classes sociais, obtém-se uma imagem caleicos e históricos as variáveis introduzidas pela diversidade dos gru-Caso se acrescentem a esses múltiplos registros econômicos, étni voltadas para o comércio e o artesanato, a comunidades rurais des), diferenças profundas opunham comunidades urbanizadas rar essas culturas e sociedades como conjuntos homogêneos: sabevas do nomadismo à vida sedentária, formavam, é preciso lembrar, serviços. Essas aculturações históricas, essas passagens progressidos, que assimilavam as tradições locais, enquanto prestavam seus Populações antigas e autóctones coexistiam com os recém-chega aculturação, de que alguns guardavam a lembrança, opondo os todos esses povos foram submetidos a incessantes processos de Enfim, ao longo de suas migrações ou de sua sedentarização

Detenhamo-nos nas nobrezas indígenas, pois é em seu seio que aparece um dos traços mais notáveis dessas sociedades. Dentre todos os grupos que dominaram as populações do México central, achaecha tarascos, tay toho mixtecas, senhores otomis ou zapotecas, são provavelmente os pipiltin, os nobres nauas, os que conhecemos melhor. Os pipiltin legitimavam seus poderes e concebiam o

"unhas de gente", destinados aos postos de comando.º tual e moralmente superiores, os "filhos de gente", "cabelos" e os nobres dos plebeus — os macehuales — e fazia deles seres intelecpintados". Era essa educação que, além do nascimento, distinguia chamados hinos divinos, que eram escritos em caracteres em livros aprendiam, entre outras coisas, "os versos de canto para cantar os que associava conhecimentos, modos de dizer e modos de ser. Ali se pensavam aos jovens nobres uma educação austera e sofisticada, conhecedores das coisas ocultas", "os detentores da tradição" — disbios — "os que são chamados de donos dos livros de pintura", "os pipiltin preparavam os futuros dirigentes. Nesses calmecac, sámente desenvolvido. Templos-escola reservados aos filhos dos encontravam-se na origem de um sistema educacional singularservado e utilizado, transmitido de um povo a outro, tais saberes anos, o livro dos sonhos". Patrimônio antigo, cuidadosamente coninventaram "o cômputo dos destinos, os anais e o cômputo dos sentido. Pelo menos era o que afirmavam os quatro anciãos que ao cosmo. À sociedade, forneciam uma ordem, uma orientação, um rava-se que esses saberes conferiam norma, medida e estabilidade modo geral, pode designar o termo náuatle tlapializtli.6 Consideserem preservadas, heranças a serem transmitidas, tudo o que, de ciosamente. Esses saberes consignavam modos de vida, tradições a mundo em que viviam baseados em saberes que conservavam pre-

Mas o essencial é sem dúvida o seguinte. O conjunto dos conhecimentos que exprimiam e sintetizavam a imagem que essas culturas, ou mais precisamente esses meios dirigentes, tinham do mundo tomava a forma de dois modos de expressão aparentemente predominantes e próprios da área mesoamericana: a transmissão oral e a pictografia. Era o que ocorria entre os antigos nauas, os mixtecas e os zapotecas da região de Oaxaca e também — talvez em menor grau — entre os otomis. Os tarascos de Michoacán, por outro lado, parecem ter ignorado a expressão pictográfica, já que

não nos deixaram nenhuma produção comparável a anais ou calendários.

ses, poemas que aliavam especulação intelectual e metafísica. Os ros, os cantos de "amizade, amor e morte", hinos dirigidos aos deusos e variados: cuicatl e tlahtolli. Os cuicatl eram os cantos guerreipelo menos dois grandes conjuntos, que reuniam gêneros numerosugerir a extensão dos registros que cobria. Os nauas distinguiam expressões. Daremos dela apenas um breve resumo, para melhor guardaram as marcas dessa criatividade em suas mais diversas cação, controle e transmissão. As fontes nauas da época colonia dicavam-se com afinco ao cultivo das tradições orais, a sua codifigonia, os cultos e os rituais, como os "relatos sobre coisas antigas", de do discurso e da arenga; incluíam-se aí tanto as "palavras divinas" "palavras antigas", discursos elegantes sobre os mais diversos assuntlahtolli, por outro lado, remetiam ao âmbito do relato, da narração, tos: o poder, o círculo doméstico, a educação ou os deuses tom histórico, as fábulas, as zazanilli e os famosos huehuehtlahtolli, (teotlahtolli), que falavam da gesta dos deuses, as origens, a cosmo-As culturas do México central são, antes de tudo, orais. De-

Ensinados nas escolas da nobreza — os calmecac —, eram por vezes recitados ou cantados nas grandes festividades que reuniam os pipiltin. Os huehuehtlahtolli eram mais apanágio dos nobres e senhores, mas os hinos e cantos de caráter ritual eram também difundidos entre a população em geral, especialmente nas escolas que lhe eram destinadas. O sacerdote que se encarregava de transmiti-los cuidava para que fossem reproduzidos com exatidão — dava-se a ele o título de tlapizcatzin, "o que conserva" —, enquanto outro era encarregado de examinar os cantos recém-produzidos. O que mostra que uma sociedade sem escrita pode muito bem conhecer tanto a cópia fiel como a censura... É possível que o narrador de tlahtolli tivesse mais liberdade de expressão, contanto que fosse um contador agradável e hábil. Mas tudo leva a crer que os "relatos

sujeito, concebida para organizar uma sequência temporal ou serestruturavam os tlahtolli, entre os quais figuravam o paralelismo, o tempo que constituíam guias para a improvisação e a criação." aprendizado e memorização, na falta de versão escrita, ao mesmo tante, repetitivo e cumulativo. E que certamente facilitavam seu de composição que costumam dar a esses textos um ar desconcervir de explicitações convergentes e complementares. São técnicas difrasismo, a acumulação de predicados em torno de um mesmo dos, mas igualmente constantes, processos estilísticos análogos considerável das celebrações públicas. Certamente menos variagios, como ocorre com a música e a dança, que ocupavam parte nhavam, ainda que tenhamos perdido completamente seus vestípossível isolar os cuicatl dos meios de expressão que os acompasição de duas metáforas que evocam um conceito, como água e sos e estrofes — que eram associadas aos pares. Os paralelismos mente densa de unidades expressivas — equivalentes a nossos verestrutura próprias. Compunham-se de uma seqüência variavel exemplo, possuíam um ritmo, uma métrica, uma estilística e uma ritmo e o tom do acompanhamento musical. De modo geral, não é to outras — do tipo tiqui, toco, toco, tiquiti — indicavam talvez o Sílabas intercaladas marcavam provavelmente a métrica, enquan fogo para designar a guerra) eram procedimentos constantes lançavam mão dos mais diversos recursos. Assim os cuicatl, poi transmissão, o aprendizado e a memorização desse patrimônio além disso, a um conjunto complexo e sutil de regras internas. A te objeto de controle e censura. Estritamente submetida a instituisobre as coisas antigas" e as narrativas "divinas" fossem igualmen (isto é, os membros de frase simétricos) e os difrasismos (justapo ções, ligada a circunstâncias e contextos, a produção oral obedecia

Que a sofisticação das composições confiadas à transmissão oral, o leque de gêneros, o valor considerável atribuído ao ensino, à eloqüência e à palavra não nos façam contudo esquecer que essas

suportes — papel de amate e de agave, pele de cervo — que, depenantes da Conquista espanhola, exprimiam-se sobre multiplos Embora não conhecessem nenhuma forma de escrita alfabética sociedades possuíam também um modo de expressão gráfica enroladas ou dobradas em sanfona, ou grandes superfícies que dendo do caso, tomavam a forma de folhas alongadas e estreitas, eram expostas estendidas sobre as paredes. Sobre esses suportes, os possui uma trajetória longa e complicada, para não dizer obscura, populações nauas. Elas articulavam três gamas de signos de desique percebemos das práticas em vigor no México central, entre as que não seria possível resumir aqui (Figura 1).º Bastará esboçar o índios pintavam glifos. A expressão pictográfica na Mesoamérica objetos e ações — animais, plantas, pássaros, edifícios, montanhas, gual importância, que englobamos sob o termo de glifos: pictogracenas de dança, de procissão, de batalha, deuses e sacerdotes etc.; mas propriamente ditos, que são representações estilizadas de o ideograma conota); e finalmente signos fonéticos, pouco numeroa guerra etc. (digamos de modo geral que, se o pictograma denota ma do nobre indica o chefe (tecuhtli), escudos e flechas exprimem designam a viagem, a dança, um deslocamento no espaço, o diadedos ao objeto figurado — um olho significa a visão, as pegadas ideogramas que evocam qualidades, atributos, conceitos associapodemos citar alguns dos sufixos nauas do locativo (-tlan, -tzin toponímia, à antroponímia e à cronologia. A título de exemplo sos, que aproximam a expressão glífica dos alfabetos ocidentais conhecido por maias e mixtecas, assemelha-se à criação de chara Transcrevendo exclusivamente sílabas, esses signos remetem à das, na medida em que recorre a homônimos facilmente desenhá toponímicos. Esse foneticismo em estado embrionário, tambén -pan) que entram de diversas formas na composição dos glifo logo ao que se pretende notar. veis e identificáveis, que correspondem a um som próximo ou aná

O importante é lembrar que a pictografia naua constituía, às vésperas da Conquista espanhola, um sistema misto cuja fonetização nascente talvez esteja ligada à expansão militar e econômica da Tríplice Aliança, dominada pelos mexicas. Pode ser que os contatos repetidos com outras etnias, inimigas ou dominadas, tenham multiplicado a necessidade de pintar nomes de lugares e personagens exóticos, e que essa prática tenha colocado o problema da transcrição fonética de palavras isoladas. Pode ser também que as características morfológicas do náuatle se prestassem a essa evolução, já que se trata de uma língua aglutinante, que se decompõe facilmente em sílabas. De qualquer modo, não há vinculação total à palavra, como em nossos alfabetos.

Sobre as folhas de amateou agave, os signos pictográficos, ideográficos e fonéticos não se distribuíam de modo menos ordenado do que ao longo das linhas que nos são familiares. Os glifos se organizavam e se articulavam segundo critérios que em grande parte ainda nos são desconhecidos. A paginação, a escala dos signos, sua posição respectiva, sua orientação, os modos de associação e de agrupamento, os elos gráficos são todos elementos constitutivos do sentido da "pintura" e, mais simplesmente, do sentido da leitura. A cor que preenche os espaços delimitados pela linha grossa e regular traçada pelo pintor — o tlacuilo — acrescenta a significação de suas modulações cromáticas, apesar de os espanhóis não terem visto nela senão um elemento decorativo, que os fez designar os produtos glíficos pelo termo enganador, mas usual no século xvi, de "pintura".

Por outro lado, a expressão pictográfica condensa num mesmo espaço planos que o olho ocidental costuma distinguir para analisar, mas que provavelmente não teriam pertinência para o "leitor" indígena. Assim, numa trama composta de elementos topográficos, podem se inserir informações que qualificaríamos de econômicas, religiosas ou políticas. Os circuitos da coleta do tributo, os santuários pré-hispânicos, os signos da hegemonia de um

grupo se fundem, compondo uma obra marcada por uma forte unidade temática e estilística. Ainda que nos permita apreciar seu conteúdo, recorrendo a esquemas modernos, a leitura exegética das "pinturas" nos condena muitas vezes a negligenciar a especificidade de uma percepção do real e de sua representação. Especificidade formal que, vale lembrar, nada tem de um artificio de apresentação.

e dos tempos", "dos dias e das festas", "dos sonhos e dos presságios", que as obras divinatórias eram as mais numerosas, "livros dos anos dos acidentes climáticos, os deuses, a cartografia, o comércio, o pesos aparentes, é espantosamente vasto. Abarca domínios tão "do batismo e dos nomes das crianças", "dos ritos, das cerimônias e pagamento de tributos e a transferência de bens. Parece, contudo, variados quanto a crônica das guerras, o repertório dos prodígios e ordenam os dados contidos nas "pinturas", listas de senhorias triunfo dos alfabetos. São, com efeito, listas ou inventários que ção, análoga à que prevalecia no antigo Oriente Médio antes do expressão implica uma organização pouco elaborada da informase-ia pensar que o caráter aparentemente rudimentar da técnica de natórios pontuava a existência do grupo e dos indivíduos. Poderum pincel "acima do glifo do dia". De fato, a consulta aos livros divicuilo, já que o pintor é representado como um homem segurando das obras divinatórias lê-se na representação pictográfica do tlados presságios a observar nos casamentos"1... A predominância inventários seria reduzir-lhes exageradamente o alcance. Primeira listas de anos ou de soberanos. Mas reduzir tais documentos a plexidade e evocar as noções mais abstratas e as construções mais mente porque, sob a forma do ideograma, a combinação de signidominadas, listas de limites, de mercadorias entregues em tributo imaginárias: é o que ocorre, por exemplo, com a junção dos picto ficados permite aos índios expressarem conceitos de extrema com-O campo da expressão pictográfica, quaisquer que sejam seus

gramas da água e do fogo, que designa a noção naua de guerra sagrada, com o signo ollin, que expressa o movimento do cosmo, com os conjuntos compostos para representar os vários "avatares" das divindades. Mas se as "pinturas" são mais do que listas é porque possuem também uma dimensão visual, que por vezes foi subestimada. Tanto quanto os textos, as "pinturas" são imagens e como tal devem ser tratadas. O que significa que remetem tanto à percepção quanto ao conceito. E esta dimensão coloca um problema, pois, embora a percebamos intuitivamente, é difícil verbalizá-la e, portanto, transcrevê-la. Digamos que corresponde às combinações de formas e cores, à organização do espaço, às relações entre as figuras e o fundo, aos contrastes de luz e de tonalidade, às leis geométricas respeitadas e utilizadas, ao movimento da leitura, à densidade movente das representações...

etnocentrismo. Pois as relações que ligam a "pintura" ao discurso exercício à glosa medieval, mas provavelmente pecariamos por turas" também serviam de apoio para a expressão oral: "Ensitêm duplo sentido: de fato, fazia-se "falarem os livros", mas as "pinum discurso paralelo e complementar. É tentador comparar esse tempo explicação e interpretação, sob a forma estandartizada de te memorizadas, os elementos de uma verbalização que era a um só papel e pintado...", consistia em buscar nas fontes, cuidadosamen da casa das pinturas..."." Fazer falar", "dizer o que foi registrado no ambos. Instruído nos calmecac, o "leitor" indígena costumava afirque textos mnemônicos teriam guiado o deciframento das "pintuse que os glifos eram "lidos" ao serem apontados com uma vareta, europeus, para quem tais práticas são totalmente estranhas. Sabenhecidos. Os testemunhos, em geral, provêm de observadores mar que "Como o papagaio colorido, faço os livros falarem dentro ras", trazendo esclarecimentos, complementos de informação, ou ração dos documentos pictográficos permanecem muito mal co-Apesar disso, os mecanismos da "leitura" e, a fortiori, da elabo-

navam-se" (aos alunos dos *calmecac*) "os hinos, chamados de hinos divinos, seguindo ás pinturas". Sem dúvida, seria igualmente equivocado tomar as "pinturas" por meros auxiliares mnemotécnicos, como tendiam a pensar os evangelizadores do século XVI. Parece mais provável que a transmissão da informação implicasse o recurso simultâneo, e não redundante, à memória verbal e ao suporte pintado, ao sabor de uma aliança constante entre a imagem e a nalavra

de um mundo superior ou de uma ordem invisível. Para além do curso e do canto, os cânones da pintura não eram apenas o reflexo uma classe ou um instrumento de poder. Assim como as leis do disnho", 13 pictografia e discurso eram muito mais que a expressão de e do que é pintado nos conduzem, nos guiam, nos indicam o camitradição, "os que detêm o conhecimento da tinta negra e vermelha oriundos dos mesmos meios. Mas, se é fato que, como afirmava a ração muito rígida — e os tlacuilo que pintavam os glifos, também embora não se deva estabelecer entre leigos e "clérigos" uma sepaos calmecac e às vezes se consagravam ao serviço dos deuses nicas e esses imperativos sofisticados: os nobres que frequentavam sistemático do ordenamento de uma realidade que associava inticonteúdo dos ensinamentos ministrados, participavam de modo significativos em detrimento do acidental, do arbitrário e do indi daí os traços mais marcantes, designavam-lhe os elementos mai mamente a experiência humana e o mundo dos deuses. Extraíam quista espanhola. existência que seria posta em xeque de forma profunda pela Conmodelar uma percepção das coisas, uma relação com o real e com a tação, mais do que a comunicação. Contribuíam ativamente par vidual. Neste sentido, privilegiavam a re(a)presentação, a manites Apenas uma minoria podia conciliar esses saberes, essas téc-

mais tarde cronistas desprovidos de fontes: "Ignorantes mandaram ram efeitos profundos sobre o destino das "pinturas". Foram mui rias dignas de serem conservadas". queimá-las, achando que eram ídolos, quando se tratava de histó tas vezes destruídas sem discernimento algum, como deplorariam desconfiança que pesava sobre o conjunto dessas produções tivede determinar onde começava "o erro e o engano do demônio" e a natureza histórica, sem no entanto se deixar enganar. A dificuldade cio, separar o joio do trigo, tolerando as obras que julgavam ser de peito às cerimônias e que era suspeito". É fato que tentaram, no iníque lhes pareciam contrariar a fé, "queimando tudo o que dizia respelas outras ordens mendicantes, confiscaram todas as "pinturas" décadas de 1520 e 1530, mas além disso os franciscanos, seguidos ção dos templos e dos ídolos constituiu o objetivo primordial nas veram encarregar-se da formação dos filhos da nobreza. A destruicalmecac. No mesmo período, os primeiros evangelizadores resolmento das instituições de educação e o fechamento definitivo dos passaram então a sofrer permitem datar nesses anos o desmantelapúblico. As perseguições constantes que os sacerdotes indígenas cala, depois de os franciscanos proibirem qualquer forma de culto da Tríplice Aliança. Mas foi só a partir de 1525 que se iniciou a dos. Sabe-se, por exemplo, que em 1521 os aliados indígenas de canos, que chegaram em 1523, contribuíram para desmembrar, e anos, e as campanhas de evangelização levadas a cabo pelos francisdemolição sistemática dos templos no vale do México e em Tlax-Cortés incendiaram os arquivos de Texcoco, uma das três capitais às vezes anıquılar, grande parte desses patrimônios orais ou pinta-Os problemas provocados pela Conquista, durante vários

Os anos de 1525 a 1540 foram a era das perseguições violentas e espetaculares. Quinze anos ao longo dos quais partes considerá-

veis das culturas indígenas afundaram na clandestinidade, adquirindo, diante do cristianismo dos vencedores, o estatuto maldito e demoníaco da "idolatria". Em alguns anos, os senhores indígenas tiveram de realizar uma readaptação completa de suas práticas ancestrais. Tiveram de abandonar os santuários das cidades e escolher lugares afastados, o segredo das grutas e montanhas, as beiras desertas dos-lagos e a proteção da noite. Foi preciso reduzir ao extremo a prática dos sacrifícios humanos e constituir uma rede de informações e esconderijos, capazes de driblar a vigilância dos espanhóis e a espionagem dos neófitos, e obter com ameaças e chantagem a colaboração, ou pelo menos o silêncio, das populações locais."

pertenciam, para serem transformados em "religiões" e "idolao sentido e a interpretação do mundo tornava-se um "rito" ou que "adoravam deuses" e que esses "deuses eram falsos". O que fora as inseria à força num espaço totalmente inventado pelo Ocidente. dora do que a passagem à clandestinidade. Enquanto a Conquista nas sofriam uma redefinição incomparavelmente mais perturbatrias", conjuntos ou parcelas de manifestações das culturas indígeisolados pelos evangelizadores e conquistadores dos grupos a que pondera a uma apreensão indiscutível e indiscutida do real, fizera "crença" falsa, um "erro" a ser rejeitado e abjurado, um "pecado" a "cerimônia", perseguido, marginalizado e desconsiderado, ou uma das de erros e falsidades. Os índios aprendiam ao mesmo tempo deuses, ídolos, cerimônias etc."—, essas manifestações eram tachalecidos — "superstições, crendices, cultos, sacrifícios, adorações imposto pelos espanhóis e balizado por termos e conceitos estabedecia a outros princípios, fundava-se em outros postulados, enlatotalidade, agora tinha de enfrentar um sistema exótico, que obeparte de um consenso implícito e imemorial e dera conta de uma ser confessado diante dos juízes eclesiásticos. O que antes corres Progressivamente alijados de suas bases materiais e sociais,

> doutrina cristã não é nada e não há nada de sólido no que dizem os coco, don Carlos Ometochtzin, a vacuidade do cristianismo: "A ciasse a "doutrina cristã". Disso deduziam, como o cacique de Tex-"profecias de seus pais", certos de não encontrar ali nada que anunque, em 1523, consideraram os primeiros evangelizadores como ancestral como uma "red de agujeros", mera "rede furada".16 Quando preende-se que os índios tenham então sentido uma perda de coede anular um conjunto, e não de apagar-lhe algumas partes. Comapagar memórias ou sufocar particularismos, mas agora tratava-se sura dos livros" não era, por surpreendente que possa parecer, uma sava terminantemente qualquer compromisso. Entretanto, a "cençando categorias totalmente outras e — não esqueçamos — recubruxos maléficos. Outros se refugiavam nos saberes tradicionais, as truosas vindas para destruir a humanidade, ou mortos-vivos, ou "homens insensatos". Ou fazia-se dos religiosos criaturas monsnão atribuíam o *non-sens* ao Outro, como os índios de Tlaxcala reinado do mexica Itzcóatl, "pinturas" tinham sido destruídas, para inovação introduzida pelos conquistadores. Já no século xv, sob o rência, um esvaziamento de sentido, considerando seu patrimônio

Nesses primeiros anos, foram muito numerosos os que, mais ou menos abertamente, mais ou menos deliberadamente, preferiram ao cristianismo o mundo que exprimiam os cantos, as "palavras antigas" e as "pinturas". Os "livros" pintados foram escondidos, como os ídolos. As conseqüências eram consideráveis, tanto num caso como no outro, já que a celebração das festas e a leitura dos destinos estavam atreladas ao deciframento dos antigos cômputos. Clandestinamente, pedia-se aos especialistas—"contadores do sol e das festas dos demônios"— que buscassem nas pinturas a data das festas, que "olhassem" os detalhes dos ritos e o nome das divindades a honrar. Vale certamente a pena dedicar algum tempo aos saberes fixados pelos antigos calendários, para avaliar

melhor o que podia significar sua perda ou destruição. O calendáe depois dos-próprios humanos — exercia uma influência determisucessivas que viram o aparecimento dos precursores dos humanos estreita do ritual, nem mesmo à esfera mais ampla, e problemática do tempo, do cosmo e da pessoa que não pode ser reduzida à esfera rio divinatório — o tonalpohualli — baseava-se numa concepção momentos sempre presentes do tempo mítico determinava a subscidência de um momento desse tempo humano com um dos nante sobre o tempo humano, na médida em que o encontro, a coindo religioso. Para os antigos nauas, o tempo mítico — o das criações articulação estruturavam o momento humano. A determinação da mente. Essas mesmas combinações de forças comandavam de moo indivíduo, envolvido desde o nascimento em engrenagens cujo da à superfície terrestre de forças fastas ou nefastas que agiam sobre correspondência entre os ciclos regia a ordem de passagem e chegadeciam a ciclos complexos, de duração variável, cuja combinação e tância do instante vivido. Esses encontros e correspondências obeimportância crucial que o conhecimento dos ciclos, os cálculos que vimento, enquanto configuravam o tempo. Intui-se, assim, a do mais geral a dinâmica do cosmo: produziam a mudança e o momovimento o ultrapassava, sem contudo aniquilá-lo completadade de tais operações possuíam para o indivíduo e a sociedade. Paensejavam e o suporte material que era condição única de possibilite, era preciso perceber seu surgimento e ser capaz de operar com ra controlar as forças divinas, tirar partido delas ou fazer-lhes frenpoder. O homem podia modificar seu destino, contanto que contassua razão e seu dia correspondente". Um saber que era também um ritos de passagem e de aliança: "Todas as coisas tinham seu cálculo humanas, a guerra, o comércio, o artesanato, o trabalho agrícola, os cujo saber e as "pinturas" orientavam o conjunto das atividades todos. Esse era o papel dos "contadores do sol", os tonalpouhque, um arsenal de práticas destinadas a garantir a sobrevivência de

se com a ajuda de um tonalpouhque. Graças a eles era possível, quando uma criança nascia sob um signo nefasto, escolher um dia mais favorável para dar-lhe um nome. Eram também eles que examinavam a compatibilidade dos signos dos futuros cônjuges e podiam, conforme o caso, desaconselhar uma união.<sup>18</sup>

afastado, em país totonaca, o cacique de Matlatlán possuía pelo o cacique de Texcoco, don Carlos Ometochtzin, escondia em sua eles, várias outras peças escaparam da destruição. Perto de México, gêneros proibidos pela Igreja. Sua forma é às vezes tão "clássica" que datado de 1556. A existência dessas "pinturas" atesta a manutenção cala), que contêm o cômputo dos ciclos e das festas. Se nos voltarpelas culturas autóctones. Sob a dominação espanhola, foram elaregiões de Tlaxcala e Oaxaca continuaram a utilizar "a tinta vermesar das perseguições e dos riscos. Pintores do vale do México e das "pinturas" não se interromperam com a Conquista espanhola, apeque a circulação — vimos exemplos disso antes — e a produção das disponhamos de pouca informação a esse respeito, é lícito supor "com esses caracteres ou signos, cheios de superstições". Embora antigas pinturas", que teria obtido de índios de Azcapotzalco, a menos duas "peças de tecido contendo os atributos dos ídolos e das que os índios costumavam celebrar segundo sua lei". Bem mais casa um tonalamath, "pintura ou cômputo das festas do demônio por pelo menos cinqüenta anos, de uma produção pictográfica em mos para os mixtecas de Oaxaca, o terminus ad quem do Codex borados o Codex Borbonicus (México) e o Tonalamatl Aubin (Tlaxtituem alguns dos mais belos testemunhos que nos foram deixados pintaram a maior parte das peças conservadas até hoje e que conslha, a tinta negra". Foram eles que, naqueles tempos turbulentos, na porta do convento franciscano de Cuauhtinchan um calendário noroeste de México. Alguns índios tinham até conseguido pintar S*elden*, obra-prima inconsteste da maneira tradicional, pode sei Há vários indícios de que esses calendários e, juntamente com

pode fazer hesitar entre a datação pré-hispânica ou colonial de certas peças. Esses documentos confirmam o que outras fontes também indicam: que saberes e técnicas antigos continuavam a ser transmitidos.

o cronista dominicano Diego Durán constatou — para seu deses culados em segredo comprovam a permanência, nas últimas décadas com as festas proibidas, e a observação de calendários agrícolas cale ensinamentos orais a eles ligados: "Há poucos lugares onde não de que participava a nobreza indígena. E subsistiam os calendários trais". Na mesma época, cantos que comemoravam a grandeza pero, aliás — que anciãos continuavam a ensinar aos jovens senhoreligiosos resolvessem denunciar tais práticas. Na década de 1570 dizagem e a recitação dos cantos e dos discursos não deixavam pisreligião". O que não exclui que o gênero tenha evoluído considera os índios de cantar "canções de suas antigas histórias ou de sua fals: pela Igreja. Em 1585, o III Concílio mexicano proibiria novamente do século XVI, de uma transmissão oral e pictográfica condenada vam a celebração dos novos santos, para fazer com que coincidissem nascimento, a habilidade com a qual os índios adiantavam ou adiação do costume de escolher o nome indígena em função do dia de nascem hoje para que sejam eternamente lembrados".20 A manuten tenham sido conservados, onde não sejam lidos e ensinados aos que pregressa dos príncipes ainda acompanhavam as danças pública: res "a vida e os costumes de seus pais, de seus avós e de seus ances tas comprometedoras, a não ser que ouvidos conquistados pelos Era muito mais fácil preservar tradições orais, já que a apren-

Esses indícios esparsos sugerem a difusão de uma atitude impermeável, ou quase, às perturbações sofridas pelas sociedades indígenas. Setores da população indígena parecem ter conseguido preservar, não sem risco, o essencial da tradição. Contudo, o que percebemos desse período nos afasta de uma visão estática e redu-

vação dos objetos sagrados ou os jejuns propiciatórios. grandes sacerdotes, ou assumirem outras funções, como a conseranos eram separados dos outros, para se tornarem achcautin, isto é, ao sacerdócio. Entre os nauas, adolescentes de quinze e dezesseis os índios otomis, crianças desviadas do batismo eram consagradas ainda recebiam o produto das terras ligadas aos santuários. Entre ría os primeiros vinte anos após a conquista, de 1520 a 1540 aproindígenas, que garantiam discretamente o serviço dos deuses e maneceram de pé continuaram a ser freqüentados por sacerdotes basicamente, México, Tlaxcala e arredores —, os templos que pernhóis tinham conseguido estabelecer-se em maior número práticas. Nesse período, em todos os lugares, exceto onde os espavel confronto com o cristianismo, foi possível manter numerosas uma clandestinidade que se tornou regra e do constante e inevitá ximadamente. Apesar das implicações materiais e intelectuais de tora. Sem dúvida, conviria distinguir uma etapa inicial, que cobri-

um melhor conhecimento do terreno e a repressão liderada por maior número de padres, uma penetração mais profunda aliada a reforçou o controle da Igreja sobre as populações dominadas. Um metedoras.<sup>21</sup> Ainda em 1539, reuniu-se a Junta Eclesiástica, que veram então destruir suas "pinturas" e livrar-se de peças comproà justiça comum: a morte na fogueira dessa figura importante da fundo sobre os espíritos. Muitos índios, tomados de pânico, resolaristocracia do vale do México teve aparentemente um efeito prodenar don Carlos Ometochtzin, cacique de Texcoco, que entregou afirmando ser deus. Em 1539, conseguiu um grande feito ao conque tramava com a aristocracia e anunciava o fim do mundo, e um sos: fez prender um sacerdote do deus Camaxtli, Martín Océlotl sucessos espetaculares, livrando-se de oponentes ativos e perigoíndio que andava promovendo a sublevação pela Sierra de Puebla; ção do bispo de México, a Inquisição episcopal tinha obtido alguns Depois de 1540, as coisas mudaram sensivelmente. Sob a dire-

uma Inquisição monástica, e logo episcopal, sob o báculo do bispo de México, Juan de Zumárraga, mudaram as relações de força de modo irreversível. Mas outros fatores, talvez mais decisivos, influenciaram a atitude das nobrezas indígenas. Esses meios tinham perdido sua coesão política e cultural desde as adesões aos vencedores e ao cristianismo.

e a dominação colonial. Convertendo-se com sinceridade variável separava a produção clandestina da pintura de história era eviden na região de Oaxaca, o Lienzo de Guevea (1540) e o Codex Selden genealogia inspirava, antes de 1550, o *Mapa Tlotzin* de Texcoco e, saírem de Aztlán, e que foram pintados, entre 1542 e 1548, o Mapa cias que surgiram o Mapa de Sigüenza e a Tira de la peregrinación gias que legitimavam seu poder. Foi certamente nessas circunstân os rastros de suas origens, as "pinturas" de histórias e de genealoescolheram a via da acomodação. E então se dedicaram a preservar não sem lucidez, as nobrezas resignaram-se a aceitar o cristianismo conjunto das sociedades indígenas. Diante dessas dificuldades, e primeiras ondas de epidemias que enfraqueceram e abalaram o conventos. Foram ainda mais decisivos os estragos causados pelas gos santuários serviam sistematicamente para construir igrejas e partir de 1540, essas novas gerações, que tinham participado com temente tão trágil e arbitrária quanto os critérios cristãos e euro-Quinatzin, que registrava a história chichimeca, e o Codex Xolotl. A (circa 1540), que ilustram a origem e as migrações dos astecas ac recrutamento de sacerdotes pagãos, enquanto as pedras dos anti foram chegando ao poder em número crescente, o que afetou o zelo às vezes assassino das campanhas de extirpação e delação, colocar as crianças cristianizadas contra seus pais "idólatras". A outras clivagens que os próprios religiosos tinham suscitado, ao oportunismo e o cálculo do que a conversão, acrescentaram-se (1556). Entre os nauas, os mixtecas ou os zapotecas, a linha que A essas divisões, nas quais provavelmente pesaram mais o

peus que distinguiam a lembrança das "falsas religiões" indígenas de uma tradição estritamente histórica. Quando, em 1539, um artista de Culhuacán, perto de México, pintou a genealogia de sua família, representou "uma espécie de gruta de onde nasceram seus antepassados e também alguns deuses". O pintor, don Andrés, originário de uma família de sacerdotes próxima do antigo soberano mexica, embora se declarasse cristão em 1539, guardava um saber extenso e embaraçoso a esse respeito. Embaraçoso por ser ambíguo, já que sua genealogia era entremeada de alusões que estavam longe de se limitar a uma ornamentação mitológica. Faltava-lhe ainda a obstinação européia em opor a idolatria à história, ou o mito ao autêntico.

De qualquer modo, fosse pelos caminhos secretos da clandestinidade ou pelas vias autorizadas da história, uma parte das técnicas e dos saberes antigos sobrevivia ao desastre. Ocorreu o mesmo com as manifestações do patrimônio oral, cujo aspecto ético seduziu os religiosos, que buscaram tirar dele o melhor proveito. E os discursos de entronização mantiveram-se provavelmente enquanto subsistiram as antigas lealdades. O que significa que, apesar das perseguições, das epidemias e dos transtornos, as nobrezas vencidas enfrentaram a realidade colonial que progressivamente tomava corpo diante de seus olhos, com uma bagagem certamente diminuída e censurada, mas ainda considerável.

#### UM NOVO OLHAR

Nem por isso é fácil seguir os caminhos que levaram da resistência à acomodação e que expressavam um afastamento progressivo em relação às culturas antigas. Afastamento, mas nunca abandono definitivo. A análise das "pinturas" coloniais e, em menor grau, da evolução das tradições orais ao longo do século XVI, embo-

eles, não pode deixar de causar perplexidade. De um lado, porque puseram a pintar a sociedade que se formava a sua volta, e entre constatações imprevistas. Assim, a rapidez com que os índios se ra não resolva a questão, traz preciosas indicações e, muitas vezes. nobres indígenas se vangloriavam de já terem aprendido tudo o outro, porque evidencia uma curiosidade incansável em relação a arte imóvel, uma sobrevivência inerte, um arcaísmo pesado. Do impede de considerar a expressão pictográfica colonial como uma assim progressivamente os vazios — a "rede furada" — deixados constituir novas relações com os seres e as coisas, preenchendo todo o resto que ignorávamos e não sabíamos".4 Foi essa mesma nhóis, seu modo de combater, suas forças, sua arte da cavalaria e que desejavam saber acerca dos espanhóis, "toda a técnica dos espaum mundo insólito e hostil. Desde 1545, numa reunião secreta pela Conquista espanhola. para a Espanha, que incitou os índios a reconstituir ou, antes, a vontade de saber e de descobrir, ainda que para isso fosse preciso ir

Desde os primeiros contatos, pintores indígenas se empenharam em registrar os seres que, no início, foram considerados deuses. Foi assim que Motecuhzoma soube, bem antes de Cortés, da chegada da esquadra de Narváez, e que os índios de Chalco e de Tlalmanalco transmitiram informações estratégicas a Cortés, representando sobre telas de *henequén* as tropas mexicas que o ameaçavam. <sup>25</sup> O que significa que, desde o início, as "pinturas" consignaram a história imediata, ao passo que, alguns anos mais tarde, cantos, tanto dos vencidos como dos aliados indígenas dos invasores, narravam a extensão do desastre mexica e a desolação das ruínas.

Passadas as duas primeiras décadas, a paisagem política se transformou. Novas gerações surgiram, produzindo obras importantes, como a que, mais de trinta anos após a Conquista, ilustrava e exaltava a colaboração tlaxcalteca à invasão espanhola, o *Lienzo de Tlaxcala* (Figura 2), provavelmente pintado a pedido do vice-rei

que os autores do Lienzo preferiram prudentemente calar a respeiguardando assim seus privilégios. É certamente já nesse espírito to dos combates iniciais entre eles e os espanhóis.27 enfim decidiu apoiar a expedição de Cortés, depois de tê-la combaos nauas de Tlaxcala tinham conseguido resistir às investidas dos tecas sempre lembravam o apoio prestado, justificando e salvapanha. Durante os três séculos da dominação espanhola, os tlaxcal· concedendo a Tlexcala relativa autonomia no seio da Nova Esliquidaram a dominação mexica. Eles mesmos reconheceram isso, tido. Foi incontestavelmente graças a esse aliado que os espanhóis situado entre as terras quentes do golfo e o vale do México, que mexicas e da Tríplice Aliança. Tlaxcala era um Estado poderoso, Tlaxcala à causa dos conquistadores. Até a chegada dos espanhóis, fatos passíveis de contradizer a lealdade indefectível dos índios de também um manifesto político, que não hesitava em maquiar os calteca dos acontecimentos, em 87 quadros. Para estes índios, era obra de encomenda, de 7 por 2,5 metros, que expressa a versão tlaxdon Luis de Velasco entre 1550 e 1564. Trata-se, portanto, de uma

Apesar do conteúdo colonial, o *Lienzo* pertence, em numerosos aspectos, à tradição autóctone: os nomes dos lugares e dos protagonistas, bem como as datas, são expressos, como de hábito, por glifos. Os índios são representados de perfil, com os atributos de suas funções, os símbolos de seu poder — o trono *icpalli* —, as vestes de sua classe, os penteados de sua etnia. Vários objetos — cestas cheias de *tortillas*, perus, pássaros em gaiolas, canoas, escudos e estandartes — se inspiram na linha figurativa autóctone, do mesmo modo que a oferenda de buquês a Cortés, em sinal de boasvindas, remete ao gestual indígena. A representação da água, do fogo, dos rios também permanece conforme aos cânones tradicionais. O mesmo ocorre com a arquitetura, os palácios, pirâmides e *patios* dos templos: nenhuma perspectiva, nenhuma proporção "realista", mas, ao contrário, uma extrema estilização, que integra o

sua percepção das coisas, como, por exemplo, no realismo dos ges glifo para designar o conquistador Pedro de Alvarado, que os de madeira cobertos por um telhado. O espetáculo da novidade dos por Cortés, que os pintores estilizaram e reduziram a estrados glifo toponímico ao edifício que lhe cabe designar. Mas o Ocidente quistadores também é tirada da iconografia européia, de onde prosentados segundo os cânones ocidentais, como acontece com a de o espaço do Lienzo a ponto de impor sua própria linguagem e locamentos dos cavaleiros espanhóis, e um sol à européia serve de raduras — a exemplo das tradicionais pegadas — sinalizam os desleva ao enriquecimento do repertório pictográfico: marcas de fer brindo, como os abrigos móveis e as máquinas de guerra construí pretação à moda antiga do universo que os índios estavam desco também se encontra visualmente presente no Lienzo, numa inter por acaso que os objetos de origem européia costumam ser reprecípio de tridimensionalidade, quando grupos se destacam sobre desenho dos olhos, na queda e nas dobras dos tecidos e num printos e atitudes: cavalos pastando, espanhóis adormecidos após suc índios assimilaram ao sol, Tonatiuh. Mas o Ocidente às vezes invacom a lança em punho. Enfim, as legendas em náuatle, que com vém a imagem em movimento do cavaleiro em posição de ataque fundos de lanças que sugerem outros grupos mais afastados. Não é tos de frente ou de três quartos, na expressividade dos rostos, no fuga extenuante de México. Mas também no "realismo" dos retrarelação com a imagem que já não tem mais nada de autóctone. uma frase curta resumem o tema de um quadro, instauram um: Virgem com o Menino e a crucificação. A representação dos con-

Vários quadros levam a pensar em justaposição de dois estilos e coexistência de dois tipos de procedimento. Em Atliuetzyan (Tehuitzila), por exemplo, onde o grupo dos conquistadores se encontra acima do glifo da água. As vezes, é a composição de conjunto que revela inspiração ocidental, como na "Recepção de

uma concepção do espaço diretamente inspirada no Quattrocento e de Bruxelas. Vale lembrar que não devemos atribuir aos espanhóis ainda que lembre o plano de fundo das grandes tapeçarias de Arras tudo, a disposição global segue regras propriamente autóctones, tal, como a cena da recepção das damas mexicas por Cortés. Conchegada das damas mexicas, sua recepção por Cortés. Por outro senta a "Rendição de Cuauhtémoc", escalonam-se várias cenas: lado, alguns subsistemas são inegavelmente de concepção ociden-Cuauhtémoc diante de Cortés, a prisão dos dignitários mexicas, a ção cenas simultâneas ou sucessivas. Assim, no quadro que reprerepresentação autóctone, que permite inserir na mesma composide ou caminhos cortando uma região, recorressem ao sistema de representar um espaço vasto e aberto, como um templo, uma cidadrama. Tudo se passa como se os autores, sempre que tinham de mento convencional, dentro do qual se situam os protagonistas do e as cidades são extremamente estilizados e compõem o enquadrarepresentações das batalhas que ocorreram em México, os edifícios te preponderância da organização tradicional do espaço. Nas com o restante da obra. É mais freqüente o inverso, isto é, a aparenaspectos não evidenciassem uma profunda ligação desses quadros sugerir que seu autor fosse um pintor mais aculturado, se outros assistentes animam uma cena praticamente européia, a ponto de sucessão dos planos, os gestos dos padres cristãos, os rostos dos Cortés em Tlaxcala" e no "Batismo dos senhores tlaxcaltecas": a

Que deduzir dessas primeiras observações? Que os tlacuilo tlaxcaltecas praticavam, em meados do século XVI, uma arte mista. Que já eram perfeitamente capazes de representar elementos exóticos, como o crucifixo, ou cenas específicas, como o batismo, explorando os cânones da arte ocidental. Mas, quando se tratava de planos mais amplos, reatavam com o estilo autóctone, ordenando os planos segundo arranjos que não obedecem nem à perspectiva

nem a nenhuma escala determinada. O inegável parentesco entre o *Lienzo* e a tapeçaria de alto liço talvez tenha agradado aos espanhóis que o contemplaram, instaurando uma familiaridade tão imediata quanto enganosa. Confluência insuspeitada, de que veremos outros exemplos, e que provavelmente favoreceu a manutenção, ou melhor, a reconversão de modelos antigos.

posição de dois olhares e constatação espetacular de uma inegável garça de Mazihcatzin, senhor de Ocotelulco, o Lienzo manifesta de relação de forças. deixar de marcar a submissão dos índios aos vencedores. Justamodo espetacular o encontro de dois simbolismos do poder, sem senhores tlaxcaltecas. Ao associar a águia bicéfala dos Habsburgo à to de cada lado, simetricamente dispostas, alinham-se as casas dos opressivas, acima da cruz plantada pelos Conquistadores, enquan cala. No centro da composição, as armas de Carlos v sobressaem emblemas cristãos (a cruz, os instrumentos da Paixão, a imagem da sociedade colonial e nas novas hierarquias, ao mesmo tempo que Virgem) conjugam-se com os glifos dos quatro senhores de Tlax dica européia — outra confluência —, as armas imperiais, os realiza a feliz fusão dos simbolismos ocidental e indígena. A herál roa a obra. Ele proclama a inserção dos senhores tlaxcaltecas na Debrucemo-nos, finalmente, sobre o grande afresco que co-

Outras "pinturas" trataram de representar o novo tabuleiro político ou, mais precisamente, de situar o poder autóctone em relação ao aparelho de Estado instalado pela Coroa espanhola, como que para fazer um balanço e se redefinir no interior de um jogo cujas regras tinham sido radicalmente modificadas. <sup>28</sup> É o caso, notadamente, do *Codex de Tlatelolco*<sup>29</sup> (Figura 3). Apesar de ocupada e dominada por México em 1473, Tlatelolco continuou sendo um pólo comercial importante do "império" mexica até a Conquista. Seu mercado escoava as mercadorias de todo o altiplano e de mais além. Saqueada pelos Conquistadores, Tlatelolco tornou-

mais explícito esse efeito inesperado da Conquista espanhola: a pressa provavelmente a exaltação de uma grandeza local, agora libertada da tutela do soberano mexica. Outros — numerosíssimos telolco nas primeiras décadas da colonização, mas também exa consciência do papel político e militar conservado por Tlaques que os acompanham. Esse jogo de escalas não apenas traduz — textos escritos em caracteres latinos expressam de modo ainda nhóis da expedição de Mixtón, anões em comparação com os cacimembros da audiencia aos quais se dirige e pelos cavaleiros espacolaboração que é bem diferente de uma sujeição humilhante, a julgar pela estatura gigantesca do cacique de Tlatelolco diante dos ra pelo vice-rei Luis de Velasco e pelo arcebispo Montufar. Uma colaboração com as autoridades espanholas, encarnadas na pintumais do que isso: ilustra o abandono do estatuto de vencido, pela dominação colonial. E de fato é o que ocorre. Mas exprime muito declaração de lealdade à Coroa espanhola, um reconhecimento da mar. Pode-se interpretar essa série de representações como uma Mixtón —, como ligava-se também à história dinástica de alémnial — por sua participação ativa na derrota dos índios rebeldes de Tlatelolco não só ocupava um lugar proeminente no cenário colo-Filipe II (1557), até a morte do vice-rei Luis de Velasco (1564). a cobrança do tributo, a abdicação de Carlos v, a entronização de mou as elites indígenas do século xv1. Situada a apenas alguns quinahuatlailotlac, o início da construção da nova catedral de México, ção do Mixtón contada pelo cacique don Diego de Mendoza Huitzlômetros ao norte de México-Tenochtitlán, a cidade foi o local se, pouco depois da Conquista, um dos grandes centros de evange estão descritos a história da cidade por volta de 1554-64, a expedilização franciscana e abrigou, a partir de 1536, o colégio que forção que, por volta de 1565, foi pintado o Codex de Tlatelolco. Nele genas. Foi nesse contexto eminentemente sensível à ocidentalizapreferido de aculturação religiosa e intelectual das nobrezas indí-

co do vice-rei, o esqueleto da morte e a representação do martírio prática, a da gravura européia, que inspira o traçado dos tecidos e espadas são acrescentados ao diadema e à capa de antanho. Além os paramentos indígenas: assim, calçados, meias, calças brancas e relógio, que marca a introdução de uma outra forma de medir o so, assentos das autoridades, sinos, cálice, tabernáculo e até um a hegemonia espanhola sob seus mais diversos avatares — cadafalde são Sebastião reproduzem tão minuciosamente protótipos decoração e de tudo o que deriva de modelos ocidentais. O catafal das armaduras, guia o desenho dos elementos de arquitetura e de dos objetos, das insígnias e dos emblemas, os artistas adotam uma vestir, que os tornam semelhantes aos notáveis espanhóis, mas com tempo. Os caciques exibem opções pela aculturação nas formas de dica, a sigla I.H.S.— e também a profusão de objetos que denotam Tlaxcala de emblemas europeus — as bandeiras do vice-rei, a herálformas de legitimidade; isto explicaria, por exemplo, a presença em tasse de multiplicar pontes, ligações entre a elite indígena e as novas ainda que os pintores acumulassem empréstimos, como se se traque obedece ao calendário indígena. A tradição predominava pegadas para marcar os deslocamentos —, na expressão da palavra go e na distribução dos glifos toponímicos, na representação dos se mantinha no suporte, uma faixa ou tira de papel de amate de 40 autonomia local, evidentemente dentro dos limites da nova domitos). Mantinha-se igualmente nas ligações gráficas — as habituais caciques (sentados, representados de perfil e ladeados por seus glicentímetros por 3,25 metros, na organização do espaço, no empreprocurava ligar-se à cultura e ao mundo dos vencedores. A tradição da por considerações idênticas e que ele buscava afirmar formaldestruição da Tríplice Aliança liberava a expressão de vontades de — uma voluta saindo da boca do orador — e no fluxo temporal mente uma especificidade autóctone e local e, ao mesmo tempo, nação. Parece que em toda a "pintura" a tarefa do *tlacuilo* era guia

renascentistas que sua associação aos cânones autóctones produz um efeito bastante estranho. A confluência é ainda mais sutil quando o tlacuilo mascara sob a representação do martírio de são Sebastião um marco cronológico indígena ou coroa com penas de quetzal um tabernáculo cristão.

do mostra os cavaleiros-águias e os cavaleiros-tigres dançando aos tação, de que o segundo desenvolve uma imagem eloqüente quanquatro décadas após a Conquista, o *Lienzo de Tlaxcala* e o *Codex de* Tlatelolco revelam algumas das facetas de uma identidade em gesmentos da percepção ocidental. Ao pintarem a sociedade colonial onde as representações indígenas integram com sucesso alguns elesi um espaço próprio, abrindo-se para o mundo espanhol sem tlacuilo, transparece o dinamismo de uma dupla figuração do real, renegar suas raízes. Por meio da criatividade e da receptividade dos ca. Como em Tlaxcala, as ambições locais procuraram forjar para mais além, a tradução pictórica de uma estratégia cultural e polítiaí a intenção de satisfazer o gosto e a demanda da nobreza local e, uma incapacidade de replicar formas ocidentais, prefiro perceber matriz original fosse, contudo, jamais posta em causa. Em vez de cultura, em limiares abertos a todos os empréstimos, sem que a dente, como se os pintores estivessem na fronteira de sua própria zação global do campo pictórico escapasse à influência do Ocino interior de um modo de expressão autóctone, como se a organi dupla codificação, é ainda mais evidente que continuavam situados tão familiarizados com as formas européias que podiam operar com cepção permanecia tradicional. Se é inegável que os tlacuilo estavam análise, para enriquecer uma composição de conjunto cuja condos, unidades figurativas e decorativas que serviam, em última lístico e iconográfico europeu afetava apenas subconjuntos isolaperfícies para sugerir o relevo. Contudo, o recurso a um código estipelos pintores indígenas, que aprenderam até a sombrear as sur São evidências da maestria estilística e expressiva alcançada

pés do vice-rei e do arcebispo. Lembrança da nobreza, evocação das vestimentas e das danças que exprimiam seu poder e sua valentia, mas também expressão de adesão a uma nova ordem política, cuja dupla natureza, temporal e espiritual, os índios já tinham aprendido a perceber.

suíam inventários pictográficos em que aparecem, lado a lado. as "pinturas" executadas sob a dominação colonial passaram rapi desde antes da Conquista os índios utilizavam este suporte para situa no século XIV. Elas deixaram peças admiráveis de ourivesaria e se estende até o vale de Oaxaca, é o berço de culturas cujo apogeu se num dos raros vales da Alta Mixteca. Essa região de montanhas, que documento não provinha de um ateliê de uma das capitais do vincentes dessa abertura. Contrariamente aos anteriores, esse Sierra<sup>30</sup> fornece, incontestavelmente, um dos exemplos mais conpeças de algodão e moedas de ouro dos conquistadores. O *Code*x década de 1530, por exemplo, os comerciantes de Tlatelolco poscas, comerciais e financeiras introduzidas pelos invasores. Desde a damente a ser utilizadas para registrar as transformações econômi registrar os tributos, anotar as dívidas e as condições de quitação, "pinturas" também cumpriam tarefas mais materiais. Se, de fato das dos mexicas. Foi assim que Tejupan passou para o controle destiveram de se defender, nem sempre com sucesso, contra as investitância é unanimemente reconhecida. No século xv, os mixtecas testemunhos de uma tradição pictográfica cuja excepcional impormundo naua, mas de uma pequena senhoria, Tejupan, localizada tes últimos e começou a pagar-lhes tributos. Contemporâneo do outros servem para assinalar os nomes de lugares (México, Tejuindicam os anos, 7 Tecpatl (1552), 8 Calli (1553), 9 Tochtli (1554); Tejupan (Figura 4). Recorre às notações antigas: glifos mixtecas livro contábil, que descreve as despesas realizadas pelo *pueblo* de Codex de Tlatelolco, pintado entre 1550 e 1564, o Codex Sierra é um Além de falarem da história imediata e do regime colonial, as

glifos, criados para a circunstância: roda dentada para o dia de tratos. É o caso das datas cristãs, a que correspondem determinados ram-se igualmente capazes de fixar novos marcos, bem mais absgrafias deixaram registros preciosos de cada detalhe. Mas revelaadquirido nesse domínio, por iniciativa dos espanhóis. As pictoto lembram a importância internacional que a Alta Mixteca tinha bicho-da-seda e, mais tarde, a partir de 1561, à venda desse produ-Castela e... escrita. As freqüentes referências à compra de larvas de naquelas paragens —, animais domésticos, cavalos, remédios de maneiras inusitadas à mesa, objetos de ferro — um metal novo mixteca, e de seu significado: portas que podem ser trancadas, assumia, em meados do século XVI, numa longínqua cidadezinha imagem precisa da forma material que a penetração do Ocidente las da administração espanhola. A lista heteróclita fornece uma mentos litúrgicos, além de escritos, títulos, mandamentos e cédupeneiras, picaretas, sabão, selas de cavalo, cálices de ouro e ornaras, correntes, dobradiças, ferrolhos, rodas de fiar seda, enxadas, ocidental, representada por novos glifos. A folha se cobre de objetos antes desconhecidos, agora quase familiares: pregos, fechadu-(mesa, escrivaninha). Percebe-se também a irrupção da técnica mesa (facas, colheres, pratos, toalhas, guardanapos), o mobiliário criação de carneiros, a alimentação (vinho, queijo), os utensílios de vida material, a criação do bicho-da-seda e a cultura da vinha, a mento é sistemático. Os domínios mais diversos são abordados: a de objetos "exóticos", com a diferença de que, neste caso, o procedi-Mas, do mesmo modo que no Lienzo de Tlaxcala e no Codex de tuais, como as pegadas para a viagem e as volutas para a palavra. Tlatelolco, a expressão pictográfica se abre para uma extensa gama costumeira, e mantêm-se as ligações gráficas e a simbologia habivinte). Os objetos de origem autóctone ou local, como o trono icpalli, a esteira e as penas de *quetzal*, são representados da forma pan, Ocotepec) ou as quantidades (como a bandeira pantli para

santa Catarina, pórtico para o Natal, chave e espada para os dias de são Pedro e são Paulo, auriflama com cruz para o dia de são Tiago. Mas é sobretudo a natureza contábil do documento que chama a atenção. O *Codex Sierra* associa três formas de numeração distintas: glifos que expressam o sistema vigesimal indígena, algarismos arábicos e letras romanas. As moedas espanholas são representadas sob formas que ampliam o repertório pictográfico: discos ornados com um 8 e outros com uma cruz-de-malta reproduzem o peso de oito reais. As moedas são alinhadas lado a lado, até somarem vinte; então, o *tlacuilo* desenha uma única moeda, abaixo da bandeira *pantli*, signo do número vinte na numeração autóctone. Nada poderia expressar melhor a irrupção da economia monetária num universo que até então só conhecera como unidades de conta sementes de cacau e peças de algodão.

as pictografias aparecem umas coladas às outras, algumas linhas teúdo dos glifos e conferem ao conjunto do documento uma estru= XVII — e, portanto, em caracteres alfabéticos que explicitam o conem língua náuatle — a língua franca da Nova Espanha até o século Sierra não é exclusivamente pictográfico. Contém também textos to parece um livro contábil europeu que recolheu os fragmentos em náuatle e o total em pesos e em algarismos arábicos. O conjuntura mista: cada página é dividida em faixas horizontais, nas quais todos os dados materiais e monetários exigidos de tal instrumento num livro de contabilidade à ocidental e fornecer perfeitament notável, que era bem menos sensível no Lienzo de Tlaxcala ou no relações com as pictografias constituem sem dúvida uma inovação dispersos de uma "pintura" tradicional. A invasão da escrita e suas cação anual das contas de Tejupan: três espanhóis estão sentados na cena pintada pelo autor do Codex Sierra, representando a verifi Nada melhor para evidenciar essa plasticidade do que uma peque Codex de Tlatelolco. A expressão pictográfica podia ser integrada Mas um traço suplementar merece ser apontado. O Codex

> novo calendário. adaptações às novas necessidades, como a utilização da moeda e o varam os pintores a continuar produzindo os velhos registros, com veitava do sistema de tributos, as autoridades espanholas incentiresta dúvida de que, ao aplicarem uma política fiscal que se aproda região de Huejotzingo deviam pagar anualmente à Coroa. Não a moeda) para se fazerem compreender. Em toda a Nova Espanha, lado das medidas cheias de grãos as somas de dinheiro que os índios Chavero, que, numa época posterior (1579-80), representava ao pintores enfrentaram o mesmo desafio. Citemos apenas o do *Codex* dos novos senhores, à custa de alguns ajustes (a escrita alfabética e condições de um ambiente totalmente modificado e às exigências tado e que se mostrou perfeitamente capaz de responder às mento (moedas), um olhar cuja riqueza estamos longe de ter esgobeis, outros modos de expressão (escrita) e outros modos de pagade papel. É o olhar do pintor indígena sobre outras técnicas contáprete traduz, à sua esquerda o escrivão anota as somas numa folha deles faz montinhos de moedas para contá-las, à sua direita o intératrás de uma mesa coberta com um tapete verde; no centro, um

Epossível que, desde a época pré-hispânica, "pinturas" tenham sido utilizadas em tribunais e instituições equivalentes. Mas não temos nenhuma evidência disso. Por outro lado, é indiscutível que elas foram muito úteis para os índios, quando tinham de recorrer às novas instâncias judiciárias instaladas pelos espanhóis. Cedo, desde a década de 1530, os índios perceberam como funcionavam os procedimentos civis e eclesiásticos e, em certas ocasiões, conseguiram usá-los a seu favor. Em 1545, índios traduziram para o náuatle as leis da Coroa que os protegiam, enquanto um número cada vez maior de nobres, comunidades e particulares recorriam à justiça régia. "As "pinturas" provavelmente continuavam a desempenhar o papel que lhes coubera antes da Conquista, quando "pintores muito habilidosos registravam os litigantes com seus caracteres". O

a corrente, que simboliza o encarceramento injusto dos pleiteantes novas situações com as quais os índios se viam continuamente condefesa dos interesses indígenas, já que expressavam perfeitamente a Ou seja, as "pinturas" ainda tinham uma participação efetiva na gráfico já sensivelmente remanejado, como o autor do *Codex Sierra* protagonistas, o pintor recorre em larga medida a um registro picto círculo branco sob uma cruz — e os nomes cristãos de alguns dos isento de influências ocidentais. Para expressar um domingo — um denota um tratamento por demais "realista" para ser considerado to por um banco: o móvel, de estilo espanhol, aparece pintado de entre marceneiros indígenas e o alcalde mayor quanto ao pagamen-Cuautitlán, de 8 de abril de 1558, referia-se ao desentendimento espanhola, onde está sentado um juiz indígena. Um processo de gressivamente de glifos novos para registrar, como em Tlatelolco e signadas em cada uma das "pinturas" com uma notável economia planta cultivada, a duração da usurpação, os caminhos, a identidaa forma dos campos, os nomes de lugares, o tipo de árvore ou de suas terras, são de estilo tradicional: glifos exprimem as medidas e menos que o filho de Hernán Cortés —, acusado de ter usurpado região de Cuernavaca contra o marquês del Valle<sup>32</sup>— ninguém Exemplos não faltam. As peças apresentadas em 1549 por índios da que mostrava o objeto do litígio, e com base nesse documento as roteiro era geralmente o seguinte: o pleiteante apresentava às autofrontados. E assim até o século XVII, como ilustra o *Codex Teteutzinco* frente, sem perspectiva, ao modo tradicional portanto, ao passo que xavam de maus-tratos, apresentava moedas, porcos e uma poltrona "pintura" da região de Tepotzotlán, de autoria de índios que se quei Tejupan, as inovações introduzidas pelos espanhóis. Em 1552, uma de meios. Em toda a Nova Espanha, documentos se cobriram prode dos pleiteantes. Todas as informações necessárias estavam contestemunhas eram ouvidas e os interrogatórios, conduzidos ridades espanholas — ao *corregidor*, por exemplo — uma pintura

que enumera as queixas de uma comunidade indígena da região de Taxco em 1622.<sup>33</sup> Poderíamos considerar várias outras peças — o Fragmento Humboldt VI, o Codex Kingsborough ou Memorial dos índios de Tepetlaoztoc, o Codex Osuna, o Codex Acasuchitlán—, mas elas apenas confirmariam que as "pinturas" continuavam sendo eficazes num domínio igualmente crucial.

Nenhuma das "pinturas" que consideramos deixa de evocar, de um modo ou de outro, a marca da evangelização. O Lienzo de Tlaxcala apresenta cenas completas, como o batismo dos senhores tlaxcaltecas; o Codex de Tlatelolco pinta os representantes do clero católico — os franciscanos e o arcebispo — e temas hagiográficos — o martírio de são Sebastião —, representa objetos do culto e sinos que concretizam as datas memoráveis da história do cristianismo local; o Codex Sierra estabelece inventários ainda mais precisos e, como o Codex de Cuautitlán, registra as datas do calendário cristão e atribui glifos aos santos dos vencedores. O cristianismo multiplicava suas imagens por toda parte, nas grandes cidades do altiplano e nas montanhas da Alta Mixteca. Mas talvez as "pinturas" pudessem fornecer um suporte ainda mais imediato e mais ativo para a empresa de evangelização...

E, de fato, foi exatamente isto que ocorreu quando os evangelizadores descobriram que as imagens eram um meio cômodo—sobretudo nos primeiros tempos—de compensar sua ignorância das línguas indígenas. Conhecemos a experiência do franciscano Jacobo de Testera que, tendo chegado em 1529, utilizava uma tela onde estavam pintados os mistérios da fé, que um intérprete indígena explicava aos neófitos. Outras técnicas mais sofisticadas foram surgindo, entre as quais uma que se assemelhava a um rébus: tratava-se de descobrir imagens de objetos cuja pronúncia lembrava as palavras contidas nas rezas cristãs. Assim, os signos da bandeira, pantli, e do figo, nochtli, deviam conduzir às primeiras sílabas do Pater noster (Pan... noch). Amém era grafado juntando o signo da

doutrina cristă escrita com suas figuras e imagens, que [os índios pôde escrever, por volta de 1555, que tinha visto "uma boa parte da água, atl, e o do agave, metl. Tanto que o dominicano Las Casas enfatizava o fonetismo, precipitando talvez uma evolução rumo à desvio ou, antes, uma exploração da expressão pictográfica que pintá-los a pedido dos missionários. Pode-se igualmente ver aí um zados com os repertórios de glifos, capazes de fornecer signos e de procedimento exigia a colaboração constante de índios familiariuma folha". É inegável que, embora aproveitado por espanhóis, o liam graças a elas como eu a lia escrita com nossos caracteres sobre é bem conhecida, mas tudo indica que, embora o procedimento se mesclam, de modo mais episódico, glifos de inspiração pré-his dade...) segundo um sentido de leitura que geralmente segue plaalinham imagens cristās estilizadas (Deus Pai, a Virgem, a Trinnotação silábica, à qual voltaremos. Tampouco se deve deixar de de espírito desses índios". Além dessas experiências dirigidas. pânica, como a flor e o céu, ou de criação colonial. Sua origem nãc pondera o recurso à memória visual e à iconografia ocidental, a que nos horizontais, cobrindo frente e verso de uma folha. Aqui, prelado os catecismos impropriamente chamados "testerianos", que ver neles. Como no caso dos rébus, os mal-entendidos, as aproxiaos signos que formavam o sentido que os contessores acreditavam soubessem "pintar" no sentido tradicional do termo e que dessem engenhosidade e os limites da iniciativa: era preciso que os índio: em espanhol nem em náuatle. Aqui se percebem igualmente a mação gráfica, já que não podiam se comunicar verbalmente, nem pecados antes de se confessarem e mostravam ao padre essa inforcano Motolinía data dos anos 1530: os índios desenhavam seus houve também iniciativas indígenas, como a que o cronista trancis-Daí a homenagem que o jesuíta José de Acosta prestou à "vivacidade tiveram uma participação importante em seu desenvolvimento. tenha sido aparentemente criado pelos evangelizadores, os índios

mações e as confusões se multiplicavam. De qualquer modo, também neste caso as "pinturas" tentavam fixar as categorias, os seres e as coisas que lhes eram impostas pelos recém-chegados. Penetravam pouco a pouco num universo cristão aparentemente irredutível ao seu, talvez até antes de poderem descrever a estranha sociedade, as instituições, os poderes, as relações políticas e econômicas que a colonização inventava e instalava. Algumas inclusive ultrapassaram os limites da ortodoxia, misturando imagens dos antigos deuses com desenhos do Crucificado e representações da missa. S

a colher o fruto desse esforço. "Pinturas" traziam suas marcas, entre mendicantes e os escritos de Alonso de Zorita não foram os únicos modalidades dessa irremediável condenação. As crônicas dos ca. Voltaremos mais adiante ao impacto dessa periodização e às quista e parte dos traços evocados agora era considerada demoníaque as culturas descritas eram, em princípio, as de antes da Condos dados trazia consigo um duplo processo de distanciamento, já sível. Esse trabalho sem precedentes de seleção e de organização gem e a tirar daí uma imagem tão exaustiva e sintética quanto poscionais. Desse modo, obrigaram seus informantes a realizarem uma reflexão profunda sobre o conjunto de suas culturas de orimundo pré-hispânico, que lhes permitiram elaborar obras excepcomo Durán promoveram investigações sistemáticas sobre o franciscanos como Motolinía, Olmos, Sahagún e dominicanos te seu olhar de introspecção sociológica e etnográfica. Sabemos que religiosos, os pintores indígenas tiveram de modificar radicalmenautóctone. Entretanto, existe um domínio no qual, impelidos pelos tações e modificações. Da crônica da Conquista ao catecismo tes teriano, todos têm alguma espécie de equivalente ou precedente tinuavam a seguir caminhos pré-hispânicos, ainda que com adaplembrando que esses diversos procedimentos de certo modo con Relativizemos, contudo, esta abertura para o mundo colonial

nenhum precedente pré-cortesiano. <sup>36</sup> Pintado sob a direção do as quais a terceira parte do *Codex Mendoza*, de que não se conhece Suas imagens evocam o nascimento, o casamento, a educação, a doza exibe seqüências de cenas da vida cotidiana no mundo naua. rei Antonio de Mendoza, a partir dos anos 1541-42, o Codex Menmaestro de pintores Francisco Gualpuyoguálcal a pedido do viceguerra, a justiça e a repressão de delitos, como a embriaguez, o adultério e o roubo. As classes inferiores e o cotidiano ocupam um rados. Como se, de repente, passassem a ter uma existência pictódesviantes de toda estirpe, ladrões, vagabundos e jogadores invete-(huacal), artesãos, carpinteiros, entalhadores de pedras e até os lugar digno de nota: camponeses com seu bastão (coa) e seu cesto pouco se preocupavam os tlacuilo de antanho, mais ocupados em rica as camadas da população e tipos com que aparentemente olhar sobre si mesmo e, muitas vezes, sobre um si mesmo passado emanava, registrando o que ela teria anteriormente considerado olhar global e enciclopédico sobre o mundo e a sociedade de que ser acompanhada de uma pequena revolução iconográfica: a dessilhueta dos humildes. A extensão do campo de observação parece registrar a imagem grandiosa dos poderosos e dos deuses do que a demasiado banal ou demasiado evidente para ser pintado. Mas esse comprova que a expressão pictográfica podia também oferecer um ricas e anônimas, passíveis de satisfazer o olhar dos evangelizadoética. Tornam-se instantâneos exemplares, protótipos, cenas genéto de um príncipe, e não a *instituição* do casamento; descrevia o casanteriormente a elementos contextualizados: evocava o casamencontextualização da imagem. A expressão pictográfica remetia to ou a educação das crianças. A terceira parte do Codex Mendoza res e dos vice-reis. Assim são as imagens que retratam o nascimenanedótica, de qualquer referência singular, de ordem histórica ou ao contrário, as composições são desligadas de qualquer coloração tigo de um nobre, mas não a repressão em si. No Codex Mendoza,

> o mundo dos vencidos que se afastava e a nova sociedade que emergia das ruinas. na verdade, de dois modos de marcar e aumentar a distância entre uma perspectiva diferente, a alterar o modo de vê-lo. Tanto a demopode intervir de maneira mais insidiosa, forçando a encará-lo sob antes mesmo de destruir um traço ou de modificá-lo, a aculturação as sociedades desaparecidas. Por fim, o distanciamento implicado excepcionais posteriores à Conquista, e que as reflete tanto quanto suímos do mundo pré-hispânico foi produzida nas circunstâncias geral, se esquece que a imensa maioria dos testemunhos que pose acabado não era inocente, já que compunha e impunha — ao lıção dos templos como a investigação "etnográfica" não passavam, eram consideradas absolutamente evidentes.<sup>37</sup> O que significa que, das a isolar, a singularizar, a pôr em xeque condutas que, até então, novas práticas familiares, matrimoniais, rituais etc., todas obrigatodas confrontadas com modelos cristãos de comportamento e processo em andamento no conjunto das sociedades indígenas tores e dos informantes. Não era senão o ápice intelectual de um nesse procedimento não se limitava aos estreitos círculos dos pinlas sociedades mortas que devia ser conservada ou recuperada. Em mesmo tempo que determinava — a imagem estereotipada daque-

# AS TRANSFORMAÇÕES DA EXPRESSÃO PICTOGRÁFICA

Os pintores indígenas conseguiram expressar a realidade colonial que descobriam e corresponder à expectativa dos espanhóis, mantendo-se fiéis a sua arte, porque souberam modificar seu instrumento e desenvolver suas potencialidades. Favorecida pelo interesse dos conquistadores em relação à expressão pictográfica, produto de uma interação constante entre a tradição e a incorporação de elementos exóticos, entre a livre escolha e o imperativo,

essa plasticidade revela, no domínio da expressão, alguns dos processos que marcaram de modo geral a emergência de uma cultura mista em meados do século xvI.

dos atributos e dos símbolos cristãos. São Pedro era designado por de xan e xante. Outro procedimento consistia em enriquecer c equivalente pictográfico: por exemplo, o signo que representav figurar as divindades indígenas por meio de determinado paração de um traço para indicar o todo retomava o uso ancestral de pada, e assim por diante. Longe de constituir uma inovação, a sele repertório tradicional com uma redução e uma estilização gráfica vra santo (san ou santo em espanhol), já que tinha o valor fonético do os elementos assim isolados a palavras nauas dotadas de un mento ou ornamento. Alguns signos eram produto de uma criação uma chave, são Lourenço, por uma grelha, são Paulo, por uma es uma "parede de tijolos", um parapeito, serviu para expressar a paladecidiram decompor foneticamente os vocábulos exóticos, ligancomo as que vimos no Codex Sierra. Desta forma, alguns pintores que devia obrigatoriamente designá-los em suas relações com a cálculos — e haviam recebido, no momento do batismo, um nome rio cristão — ainda que na clandestinidade mantivessem outro ciais, já que todos os índios eram obrigados a observar o calendá Tais vocábulos tinham se tornado rapidamente referências essen pela expressão pictográfica dos nomes de santos e das datas cristãs de termos desconhecidos que os invasores traziam. Os trabalhos de espanhola acelerou. Pois não havia outro modo de grafar a plêiad dade desencadeara um princípio de fonetismo, que a conquista cas e os zapotecas da região de Oaxaca, por exemplo. Essa necessi Igreja e a administração colonial. Soluções foram encontradas, Joaquín Galarza" chamaram a atenção para o problema colocado vras estrangeiras, quando suas conquistas os levaram até os mixte Vimos como os nauas tinham sido obrigados a transcrever pala-O glifo, como já dissemos várias vezes, não é um signo fixo

original, como o cadáver preparado para a cremação com uma vela, que marcava o dia de finados, 2 de novembro. Os dois procedimentos, fonético e metonímico, não eram de modo algum exclusivos. Para são Francisco, por exemplo, preferia-se às vezes uma solução fonética, em vez do desenho do burel ou da corda de três nós que caracterizavam o santo. Havia ainda uma terceira possibilidade, que consistia em explorar o valor fonético e simbólico de um glifo tradicional. E, finalmente, era possível produzir um glifo composto, que articulava um símbolo e um signo fonético, e, assim, expressar, por exemplo, o nome Miguel acrescentando asas de anjo ao signo miquetl (cadáver).

pressentem-se as preocupações das camadas indígenas diretamenximações que marcavam a busca de um modo de expressão novo, autóctone. Para além das escolhas, para além das hesitações e aprocha, cujo desenho segue ora os cânones ocidentais, ora a tradição representado por um coração em brasa atravessado por uma fleneiras: o convento de San Agustín de las Cuevas, no Codex Aubin, é mesmo documento, um glifo novo podia ser traçado de várias mao bestiário fantástico do Ocidente. As transcrições, longe de serem (Estevão) e, portanto, dois glifos totalmente diferentes. Num via pelo menos duas transcrições fonéticas possíveis para Esteban uniformizadas, decorriam de iniciativas múltiplas e dispersas. Hacom um cisne ou uma águia. De fato, não era nada fácil representar vam uma taça da qual saía um dragão, que às vezes se parecia mais mente percebida. Para representar são João, os pintores desenhamotécnico. Além disso, a simbologia cristã nem sempre era clara-Cabia ao leitor indígena adivinhar e completar esse esboço mne-Francisco, enquanto Xo (de xochitl, a flor) devia remeter a José. cias fonéticas selecionadas: "Cilco", por exemplo, devia expressar de nomes cristãos eram apenas parciais, assim como as equivalêntinham limites, que logo foram atingidos. Muitas das transcrições Apesar da diversidade das combinações, tais procedimentos

te confrontadas com as instituições coloniais e as exigências políticas e culturais inéditas: era necessário poder transcrever um nome de batismo numa "pintura", para que fosse aceita pelos tribunais espanhóis, era preciso encontrar meios de pintar o calendário cristão para assimilar a periodicidade das celebrações católicas e se familiarizar com o tempo dos vencedores. E, nesse processo, há mais do que adaptação forçada e oportunista do mundo antigo ao mundo novo. Os índios da segunda geração também fizeram esforços consideráveis para recuperar uma ordem perdida e, ao mesmo tempo, determinar e criar novas referências, munidos de um conhecimento preciso da iconografia cristã, de que estavam visivelmente impregnados. Porém, de fato, apenas os índios que possuíam tais conhecimentos eram capazes de decifrar as invenções dos tlacuilo cristãos e de colocá-las em circulação.

a prática da leitura tenha até estimulado a invenção de procedimentos pictográficos mais sofisticados. Sabe-se, entre outras coi explorar esse veio em seu próprio domínio. E não é impossível que tinham diante de si, alguns pintores indígenas tenham procurado seduzidos pelo sistema de notação inteiramente fonético que vel que a influência do livro tenha sido ainda mais protunda e que que os novos glifos se esforçavam por representar. Não é impossínhos e encontrar as palavras latinas — Visitatio, Expectatio etc. preciso e abundante e, com seus textos, ajudar a identificar os desepois só livros podiam, com suas vinhetas, fornecer um repertóric em construção. Pode-se perceber aí o impacto do livro europeu, estátuas e afrescos que adornavam igrejas e conventos, a maioria acabaria vencendo. O recurso ao simbolismo cristão pelo pintor e seus "leitores" não se fundava exclusivamente na contemplação das tudo, tradicional. Já se percebe, porém, uma tendência oposta, que sasse adiante" uma bagagem essencial sob uma forma, apesar de pictográfica continuava a ser preponderante e exigia que se "pas-Tal esforço só faz sentido em sociedades nas quais a expressão

> de suas convenções. signos fonéticos, glifos cristãos e glifos tradicionais, convidam a investigar mais profundamente a especificidade dessa linguagem e dário cristão, assim como a do autor do Codex Santa Anita Zacatsilábico ou alfabético. A arte consumada do tlacuilo do Codex mexilalmanco (1600-04), que ainda no início do século xvп combinava canus 23-24 (1570), que pintou uma versão pictográfica do calensupor que um modo de expressão que é muito mais do que uma forma de escrita embrionária tivesse, forçosamente, um destino do-nos a lembrar que talvez seja um exagero — um erro até abandonado? Deixaremos essas perguntas em suspenso, limitano sistema pictográfico e fazer com que ele fosse progressivamente metade do século xvı, uma supremacia definitiva, capaz de sufocar da estabilização da presença colonial, teria adquirido, na segunda alfabética e silábica? Ou a escrita ocidental, valendo-se do reforço e são de que não valia a pena insistir na criação de uma notação bido às comodidades do alfabeto latino? Teriam chegado à conclusas ficaram por aí. Os pintores indígenas teriam finalmente sucumvogal a, por exemplo), mas nunca se constituiu um alfabeto. As coibas.<sup>39</sup>A passagem da sílaba para a letra chegou a esboçar-se (para a põem o glifo (até cinco em vez de um ou dois), atribuindo-lhes um valor fonético e ordenando-os de acordo com a sucessão das sílação? Desde meados do século XVI, a evolução parece claramente são pictográfica se dirigia para uma lenta mas inexorável fonetizamente pelo glifo do agave, metl. Será que isso significa que a expresutilizar a terminação náuatle do plural (-me), expressa fonetica-Codex Kingsborough (circa 1555) multiplica os elementos que cominiciada. Há registros dela antes de 1550, no *Codex Mendoza*. O sas, que para expressar o plural santos alguns pintores chegaram a

A atenção dedicada ao signo e à originalidade das criações de que foi objeto pode nos fazer perder de vista o conjunto no qual se insere. Isolado do plano em que se articulava com outros signos,

ocidental se faz sentir, oferecendo o exemplo de um formato cuja qualquer. 40 Outro tonalamatl, o de Sahagún no Codex de Florença e ainda no Codex Borbonicus — servia de armação, de esqueleto espaço pictórico. Redução de tamanho, no caso dos lienzos confiadoção impunha aos pintores uma reorganização insidiosa do certo número de modificações. Aqui também a influência do livro tamente como antes. Sua estrutura global sofreu, rapidamente em relações de sentido, de formas e de cores, o glifo já não era exasaltīta numa paīsagem. matl, com os traços (para nós) familiares de um animalzinho que designa um dia do calendário — passa a ser pintado, nesse *tonala*: ção de um texto, escrito em caracteres latinos. O coelho — que uma terceira dimensão, mas a imagem pictográfica virou ilustra cer de uma terceira dimensão, uma linha de horizonte, um fundo "paisagem sem espaço", uma figuração sem fundo que parece care na qual as figuras flutuam sem suporte, que Robertson chamou de distribuídas — o scattered-attribute space — para uma folha vazia ção de passar de um espaço saturado de formas cuidadosamente para o conjunto das representações, desapareceu. Tem-se a sensa mais profundas. O sistema de linhas e quadros que antigamente toras se modifica sensivelmente. Mas houve transformações ainda modo que a disposição dos glifos dos dias e das divindades prote lerianoRemensis (1562-63), um painel ocupa duas páginas, de no caso dos antigos screenfolds. Assim, no Tonalamatl Ríos e no Telnados a proporções mais modestas, ou redistribuição em páginas. ilustra o auge desta mutação: esboça-se uma paisagem, instala-so

Até agora, consideramos apenas exemplos e trajetórias nauas. Mas não seria difícil perceber entre os mixtecas uma evolução análoga: enquanto o *Lienzo de Zacatepec* I (1540-60) só tem signos de lugares e de personagens, o *Lienzo de Zacatepec* II — concebido por volta de 1580-1600, ou seja, uma ou duas gerações mais tarde — é povoado por uma multidão de animais e plantas, cuja presença é

provavelmente mais decorativa do que significante. Pintado em 1579, o mapa de Tejupan que acompanha a *Relación geográfica* deste *pueblo* também comprova a irrupção da paisagem ornamental.<sup>41</sup>

à vontade de reproduzir a expressividade da linha de contorno ocitanto, neste caso, não é para o livro espanhol que devemos nos voldental, imitando seus efeitos visuais e sua força plástica. Entreao certo se essa evolução corresponde à perda da antiga maestria ou quista, ela perde consistência e sua espessura varia, sem que se saiba tar, mas para a gravura. sentadas, isolando-as, assim, do espaço cotidiano. Após a Conum traço grosso, preciso e contínuo os contornos das formas represão antiga. A linha, por exemplo. A linha tradicional marcava com todo. Outros elementos permitem avaliar as mudanças da expresindissociável de uma reorganização do espaço pintado como um dadosamente analisada alhures. Basta-nos sublinhar que a transformação dos glifos no plano formal e fonético é contemporânea e que aqui esquematizamos uma evolução bem mais complexa, cuidimensões, em prol da tridimensionalidade. Nem é preciso dizer recorte mais limitador, e desestruturação de um espaço de duas contínuo de imagens para uma paginação européia, isto é, um palavras as grandes etapas desta evolução: passagem de um fluxo Podemos então, com Robertson, reconstituir em algumas

Otraçado da figura humana constitui um caso particular, mas não menos instrutivo, dessas evoluções. Em uma geração, entre 1540 e 1560, os pintores abandonam uma figuração que respeitava as proporções tradicionais, para adotar uma linha cursiva, mais expressiva, que substitui as cabeças pesadas por rostos de contornos mais finos, traçando cabeças mais curtas e corpos mais esguios, como os que se encontram no "Plano de papel *maguey*". Aparentemente, as "pinturas" mixtecas se afastaram mais lentamente da representação do corpo por meio da junção, como numa colagem, de peças autônomas, passando a desenhar uma silhueta homogê-

grafia renascentista? soa, na qual se conjugavam a pregação dos missionários e a iconoratismo antigo, traduzia uma relação distinta com o corpo e a pes desenhavam personagens menos estereotipados e afastados do hie dade. Deveríamos crer que o traço dos tlacuilo coloniais, quando a singularidade e a autonomia de cada ser particular diante da divin a unidade da pessoa, como se inseria num discurso que privilegiava dicotomia cristã da alma e do corpo, ao contrário, não só postulava tâncias, abandonar a parte do corpo que lhe servia de receptáculo. A níveis superpostos do mundo e podia, em determinadas circunsuma delas se encontrava em estreita correspondência com os três vitais autônomas, situadas na cabeça, no coração e no figado. Cada nauas concebiam o homem como conjunção de três entidades do corpo e da pessoa humana e a introdução, pelo viés da evangealguma espécie de ligação entre a transformação da representação evolução pictórica e ver nela apenas a influência estética dos mode dência análoga. Pode-se indagar acerca do sentido desta última los ocidentais. Arrisco, no entanto, uma outra hipótese. Haveria nea, concebida por inteiro. De qualquer modo, trata-se de uma ten lização, de uma concepção totalmente outra do ser? Os antigos

Assinalemos por fim e rapidamente, num outro registro, a evolução da linha narrativa que as pinturas mixtecas ilustram com precisão: no *Lienzo de Zacatepec* I (pintado entre 1540 e 1560), ainda tradicional, ela se desenvolve em meandros (*meander pattern*), mas no mapa de Teozacoalco (1580) segue um movimento de baixo para cima, ao longo de colunas, como se tendesse a se aproximar do modelo europeu e, portanto, da escrita.

Em que pesem as variantes locais, na segunda metade do século XVI assiste-se, do vale de México às regiões mixtecas, à eclosão de uma abordagem diferente do campo pictórico e das formas. Não é apenas o glifo que se transforma, o enquadramento também muda e, aparentemente, sofre as transformações mais decisivas. Não cabe

falar em mutações, mas, antes, em um acúmulo de inflexões, de que emergem algumas grandes tendências: o desenvolvimento da fonetização, a adoção mais ou menos completa da terceira dimensão, a ocidentalização da figura humana e do traço. Tais inovações foram realizadas por gerações indígenas formadas após a Conquista, que atingiram a idade adulta depois de 1550 e, por conseguinte, puderam se desvencilhar dos cânones tradicionais para adotar e fixar modos de expressão mais semelhantes aos dos espanhóis, cujas variantes podem ser encontradas até o século xviii em regiões tão diversas como Oaxaca, Guerrero ou o vale de Puebla.

antes era necessário, para retardar a morte do quinto e derradeiro ses glifos oferece uma espécie de resumo da cosmogonia naua. Se Nahui Ollin, decoram vários santuários cristãos. O conjunto deschalchihuitl (uma pedra preciosa de cor verde) e o Quinto Sol, do que outros, pelo que evocam da antiga cosmogonia: a águia, o chula etc. Alguns desses signos são, contudo, mais desconcertantes data em Cuilapan, na capela aberta de Tlalmanalco, em Huaque com esta finalidade: glifos de lugar em Tultitlán e Tlalnepantla, de do material reutilizado, outros eram especialmente esculpidos XVI. Alguns provinham dos antigos santuários, como grande parte cos que se multiplicaram pela Nova Espanha ao longo do século conventos, nas fachadas das igrejas, nas capelas abertas e nos pórticonstruções de pedra erguidas pelos religiosos, nas paredes dos populações locais. Glifos floresceram imediatamente nas grandes que contavam com a colaboração constante e indispensável das panhas de construção de que eles eram os mestres-de-obras, mas canos, dominicanos e agostinianos lançaram no país inteiro camem marcar sua presença de modo espetacular e em substituir os templos destruídos por edifícios ainda mais imponentes, francistetura monumental, ainda que fosse a dos invasores. Preocupados ras". Conseguiu manter-se onde sempre tinha sido vista, na arqui-A expressão pictográfica não sobreviveu apenas nas "pintu-

Sol, alimentá-lo de água preciosa (chalchiuhatl), água esta que era o sangue dos cativos da guerra sagrada (atl-tlachinolli), agora o glifo desta última (que entrelaça a água e o fogo) aparecia também nas fachadas de igrejas...

nova fé. Mas o mal-entendido que possibilitava a presença desses giosos percebessem o que podiam conter de incompatível com a servar, à vista de todos, signos oficialmente banidos, sem que os reli para alguns glifos antigos. Permitiram aos artesãos indígenas con ra e a arquitetura coloniais e cristãs serviram de suporte inesperado do calor solar repetidos onze vezes. <sup>12</sup> Assim, no século XVI, a escultu de San Miguel Chapultepec, feita com os quatro círculos do signo na com motivos de inspiração européia, como na rosácea de pedra ou de um experimento decorativo que multiplica um glifo e o alter de uma justaposição — um glifo ao pé da estátua de um santo a forma de um engaste — numa pia de água benta, numa parede dependendo do caso, variava o modo de inserção, podendo assumi dade podia ser simbólica ou meramente ornamental. Também glifos, que lhes permitia fundirem-se facilmente em grandes conna, ou que apenas mantinham o caráter geométrico e estilizado dos juntos decorativos? Dependendo do caso e do escultor, a continuicomo em Apasco, a águia bicéfala dos Habsburgo da águia indíge simplesmente de experiências decorativas, que aproximavam brasões franciscanos, o glifo da água preciosa é associado ao sangue de Cristo, em vez do sangue das vítimas de sacrifício. Ou trata-se de temas cristãos? É incontestavelmente este o caso quando, no queimadas. Ou seria uma interpretação, uma transcrição indígena perceber aí a revanche silenciosa daqueles cujas "pinturas" eram possibilidade em relação às primeiras décadas da evangelização e os missionários só podiam tolerar ruptura? Pode-se pensar nessa cristãos, da instauração de uma continuidade sub-reptícia em que rias. Seria um sintoma discreto da reapropriação pagã de edifícios A inserção desses glifos se presta a interpretações contraditó-

> glifos podia voltar-se contra eles: tolerados como elementos decoson. A tendência puramente ornamental adotada pela expressão ra tenham sido totalmente pintados por um indígena, Juan Gerdiscreta, como nos afrescos do Apocalipse de Tecamachalco, emboassociação podia produzir efeitos impressionantes, como ocorre questão se coloca igualmente em relação à pintura colonial indígevertendo e eventualmente exaurindo a inspiração dos escultores. A que medida essa sujeição sistemática ao código iconográfico ocimanuscritos pictográficos, tornavam-se partes de um todo que não os tratavam como motivos ornamentais. À diferença dos glifos dos ra, entravam em composições predominantemente européias, que tos tradicionais, dissociados das estelas e baixos-relevos de outroacima. Corrobora a vitalidade e a onipresença desta linguagem pictográfica se junta às transformações e às tendências apontadas de acanto. Mas, em geral, a presença das pictografias é muito mais pré-cortesianos, cercados por uma profusão de grutescos e folhas centauros gregos enfrentando os cavaleiros-tigres dos exércitos nos afrescos da igreja agostiniana de Ixmiquilpan, em que se vêem na, na qual glifos antigos se perdem em composições européias. A dental desviava os glifos de seu sentido e de seu uso originais, perera mais indígena. De modo que não podemos evitar indagar em rativos, portanto sem referente simbólico, retirados de seus contexnos cabe explorar. indígena e também anuncia sua crise e sua estagnação, que agora

Mas não é tarefa fácil, tendo em vista a dispersão, o número reduzido e as incertezas contextuais e cronológicas que envolvem a maior parte dos testemunhos que chegaram até nós. Estudar sua degradação — isto é, o momento em que o objeto se encontra tão modificado que perde sua substância e sua razão de ser — seria, conseqüentemente, um engodo, se não contássemos com uma fonte excepcionalmente abundante, que designaremos pelo termo cômodo de mapas pictográficos. A cartografia praticada pelos

antigos nauas era muito diferente daquelas a que estamos habituados. Baseava-se, aparentemente, numa representação do espaço que distribuía os nomes de lugares de maneira regular, geométrica, um pouco como nossos mapas ferroviários. O conjunto formava espécies de diagramas, regidos pela forma da folha que preenchiam, e não pela topografia. Evidentemente, essa abordagem privilegiava a ordem de successão dos topônimos, em detrimento das distâncias reais que os separavam. Além desse modelo "ferroviário" — que o mapa de Cuauhtinchan no vale de Puebla exemplifica (Figura 5) —, teria existido um protótipo sensivelmente distinto, originário da região de Texcoco. Este segundo modelo levaria em consideração alguns acidentes topográficos e sua posição respectiva. Em outras palavras, os pintores de antes da Conquista podiam seguir vários caminhos:

 uma representação estilizada e extremamente codificada, do primeiro tipo;

— a expressão, ainda que aproximada, da orientação e das distâncias entre os lugares (tipo texcocano);

— um tipo misto, combinando os dois anteriores, cuja parte central parecia denotar a preocupação em respeitar a distribução topográfica, enquanto as margens continham informações organizadas segundo critérios muito mais convencionais;

— e finalmente, uma cartografia urbana.43

Cabe lembrar que esta tipologia é altamente hipotética, já que, se por um lado o estilo "ferroviário" é incontestavelmente pré-hispânico, temos razões para crer que o "protótipo texcocano" poderia ser a projeção, para um passado pré-cortesiano, de um traço já aculturado. O mesmo acontece com os mapas de cidades, cuja existência se deduz de documentos exclusivamente coloniais. Na verdade, dependendo das hipóteses mantidas ou rejeitadas, dependendo de aceitarmos ou não a existência de um protótipo texcocano de "realismo" geográfico mais acentuado, a importância das inova-

ções introduzidas sob a influência espanhola varia consideravelmente. Seja como for, do mesmo modo que as "pinturas" precedentes, entre o Codex Xólotle o Mapa de Santa Cruz, os mapas passaram por transformações espetaculares. Sobretudo porque desempenhavam um papel essencial na sociedade colonial, em que a propriedade privada da terra era uma questão central, o que obrigava índios e espanhóis a delimitarem direitos e territórios. Aparentemente, nesse domínio a administração espanhola, sem dispor de cartógrafos em número suficiente, reconheceu as habilidades e conhecimentos indígenas e talvez até o sofisticado sistema de convenções que os glifos propunham. Assim, recorreu muitas vezes aos pintores indígenas, particularmente nas décadas que corresponderam às investigações das Relaciones geográficas, à política de concentração das populações indígenas e à concessão em massa de terras a espanhóis, ou seja, grosso modo, entre 1570 e 1600. "

Os mapas indígenas coloniais, do mesmo modo que as pinturas históricas e econômicas, mostraram-se permeáveis às novas realidades. Ao lado de um simbolismo tradicional, que assinalava os rios, as fontes, as montanhas, os caminhos e as casas, incluiu signos novos, que a penetração colonial tornara indispensáveis: igrejas com seus átrios e sinos, o esquema quadriculado dos *pueblos*, *estancias* e *haciendas, corrales*, rodas-d'água, carros de boi etc. (Figuras 6 e 7). Apesar de inéditos, estes signos respeitam os cânones da iconografia indígena. A *estancia* (geralmente uma fazenda de criação) é um desenvolvimento do glifo "casa", ao qual se acrescenta um teto pontiagudo, enquanto a igreja é representada de modo estilizado, bidimensional, retomando, aqui e ali, elementos decorativos autóctones. 45

Por detrás do enriquecimento dos repertórios, contudo, percebe-se claramente uma lenta degradação das formas. Até o final do século XVI, ainda é possível encontrar glifos de traçado clássico, pintados com maestria, mas o mais comum é que o traço seja cor-

a duas linhas onduladas, a uma espiral grosseiramente desenhada e das igrejas, o verde das estancias espanholas, o marrom dos camia reunir quase dez tonalidades distintas. Mapas da década de 1570 glifos. A gama cromática, quando ainda pode ser observada, chega sua identidade. O abandono da cor acompanha a degradação dos sível de identificar. Até os signos mais correntes acabam perdendo "casa" muitas vezes não passa de um monte de traços quase imposcaminhos — transformam-se em borrões irreconhecíveis. O glifo estilizada; traçadas sumariamente, as pegadas — que indicam os forma numa elevação de contornos imprecisos, privada de sua base ou até a uma única linha (Figura 10); o signo "montanha" se trans rompido. Nas duas últimas décadas do século, o glifo "rio" se reduz das colinas e das terras aradas, o violeta, o marrom e o rosa das casas alternam o azul-esverdeado ou acinzentado dos rios e fontes, o ocre atributo de Chalchiuhtlicue, a deusa aquática, a dama da água corágua, por exemplo, são também, ou principalmente, o símbolo e o completamente estranhas ao olhar espanhol. A cor e o desenho da um dado essencial da expressão pictográfica, ainda que muitas nhos (Figura 8). Sabemos que o cromatismo indígena constituía rente. Apesar disso, o cromatismo perde terreno, inexoravelmente cando oposições, limites ou continuidades, registrando presenças também situasse cada espaço numa escala sensível e sagrada, marindicasse a qualidade ou o uso das terras representadas, mas talvez vezes desconheçamos seus significados e funções. É provável que barro. 46 Há certamente várias causas para este abandono. A perda mais tarde entre duas margens borradas de um marrom cor de transformado na faixa azul que nos é familiar, corria trinta anos meio por um olhar ocidentalizado: um rio, que em 1599 já tinha se cebemos, como se os pintores tivessem trocado sua percepção do alguns casos, serve apenas para sugerir a paisagem tal como a perdos. Quando subsiste, a cor se refugia em determinados glifos e, em Nas séries conservadas, são raros os mapas completamente pinta-

brusca, ou progressiva, de um conhecimento das cores, memórias mortas ou esfaceladas; a impossibilidade, ou simplesmente a dificuldade, de obter os corantes numa sociedade e numa economia desorganizadas pela colonização; finalmente, e sobretudo, uma preocupação com a rapidez e a adequação a uma demanda européia, que não tem nenhum interesse pela sinalização cromática, como mostram os mapas espanhóis feitos em tais circunstâncias. É evidente que, dependendo do lugar e do momento, estes fatores incidiam de modo distinto.

O mapa indígena adaptou-se, em sua estrutura global, à visão ocidental do espaço. Excetuando-se alguns exemplos que evocam os mapas-diagramas da época pré-hispânica, em geral a disposição dos elementos topográficos tende a refletir mais ou menos aproximadamente sua distribuição no espaço. Pode-se ver aí a realização colonial de um hipotético protótipo pré-hispânico ou a influência vitoriosa da ocidentalização e dos modelos espanhóis. Ou ainda, e também, a necessidade premente de apresentar aos espanhóis documentos legíveis, nos quais pudessem situar-se sem muitas dificuldades. É provável que precedentes pré-cortesianos, modelos ocidentais e uma série de circunstâncias se tenham conjugado, em detrimento da estilização e do geometrismo.

Sobre esta organização espacial veio a instalar-se uma série de arranjos que acentuaram sua ocidentalização. Em primeiro lugar, a orientação do espaço. Introduzida por toda parte para representar o pueblo, conforme a tradição cristã que dirige o coro para o oriente, a igreja geralmente está voltada para o oeste (Figura 9). Como é sempre representada de frente, tende a impor sua orientação ao mapa. Mais raramente, um sol no alto da folha marca o oriente. Em alguns casos, distâncias indicadas no mapa em passos ou em léguas (Figura 10) ensaiam um rudimento de escala. De modo que o espaço, além de orientado, é medido. Medida e orientação não são incompatíveis com um conservantismo do desenho.

Se, de fato, as indicações de distância e de pontos cardeais geralmente correspondem à intervenção de um escrivão espanhol no mapa, de qualquer modo esta intervenção teria sido impossível se o suporte, ou seja, uma mão indígena, não a tivesse preparado" (Figura 9).

A incorporação da paisagem — em geral sob a forma de silhuetas de serras cobertas de árvores, que evocam estranhamente guaches de Dürer (Figura 8) — ou até a sugestão de horizontes longínquos azulados e em dégradé evidenciam a influência da gravura e da pintura européias e, mais ainda, dos numerosos afrescos que decoravam igrejas e conventos. Esta inovação, que tínhamos notado em outros documentos pictográficos igualmente realizados na década de 1570, tampouco é incompatível com a manutenção do cromatismo e das convenções antigas. Tem-se até a impressão de que, mais do que uma visão "fotográfica" dos arredores, muitas vezes ela constitui um signo suplementar para marcar limites. Conversão à paisagem ou adoção de um neoglifo? A pergunta se coloca em vários casos.

Por outro lado, delineia-se uma outra tendência, que desagrega com muito mais força as formas antigas. Mapas indígenas abandonam a cor, deixam de lado a precisão dos traços e o acabamento dos contornos e curvas, reduzindo-se a um desenho grosseiro, econômico ao extremo, beirando às vezes a inépcia (Figura 10). Estes mapas não são, entretanto, esboços de "pinturas" mais elaboradas. São a versão indígena de mapas espanhóis feitos na mesma época e que possuem o aspecto indefinível de rascunhos apressados, em que vagas ondulações marcam o relevo, o ziguezague rápido da pena indica um rio e alguns riscos assinalam a existência de um pueblo. Traços imprecisos, esquematismo elementar e, quando a cor aparece, borrões nos levam para bem longe da sofisticação caligrafada das "pinturas" pré-hispânicas e remetem ao croqui. Mais pessoal, mais subjetivo, portador de uma informação sumária e

por várias razões. que a passagem de um sistema para outro tenha sido tarefa fácil. E os casos, é formalização e convenção. O que, aliás, não quer dizer mente ocidentalização e visão "realista" do meio. Tudo, em ambos quanto seria vão, neste como em outros casos, associar sistematicaderar o glifo como equivalente da escrita latina. Isso indica, afinal, o alfabéticas por eixos e quadriláteros. Neste sentido, o grau de abstração é comparável, ainda que não se possa de modo algum consi dispor glifos no perímetro de um retângulo, distribui inscrições pondente europeu do mapa indígena mais tradicional? Em vez de mapa escrito — variante extrema do croqui — não seria o corresalguns casos, o escrito chega a substituir integralmente o desenho. Confluência paradoxal, tão imprevista quanto involuntária: o invadem todo o documento e determinam sua composição. Em em cartuchos situados no local geográfico que lhes corresponde o desenho, até produzir o "mapa escrito" no qual legendas traçadas ções de um mesmo traço de pena. Às vezes, a legenda se funde com são evidentemente indissociáveis, como se fossem as duas modulaque comenta o traço. Pois o croqui espanhol e a escrita alfabética "código fraco" que deixa amplo espaço para a intervenção individual, tanto que poderíamos nos perder, se não fosse pela legenda dem do contexto ou do estilo próprio do autor. Trata-se de um dados imediatamente legíveis a variantes facultativas, que depengurações e segmentos minúsculos. O croqui espanhol associa de elementos pertinentes é variável, oscilando entre amplas confimenos fáceis de identificar do que as do mapa indígena. A escolha re a um conjunto de convenções menos estandartizadas e bem espanhol constitui uma forma de abstração da realidade que recorunívoca, traçado com a pena e não mais com o pincel, o croqui

Tecnicamente, a prática do croqui à espanhola supõe o perfeito domínio da escrita alfabética e a assimilação de convenções pictóricas que só existiam em estado empírico e implícito, aliadas a

uma dose considerável de improvisação e de subjetividade. O croqui pertence a uma sociedade e a uma cultura que toleram, até certo ponto, a manipulação dos códigos pelo indivíduo, ao passo que a tradição indígena parece impor com maior rigidez a uniformidade de suas convenções. Se assim for, o acesso dos pintores indígenas ao croqui corresponderia a uma transformação profunda da relação consigo mesmo e com a sociedade. Já tínhamos, aliás, assinalado a possibilidade dessa mesma mutação no domínio da representação da figura humana.

procedimentos cartográficos, distância ao mesmo tempo de or nos permite perceber claramente a distância que separa os dois de uma inteligibilidade imediata, *até para um espanhol.* Tudo isso gível. Um traço levemente curvado só denota uma montanha se lho comentário escrito, sem o qual pode permanecer ambíguo ou ile do por si só, o desenho espanhol tem de dependência em relação ac glifo possui de autonomia, isto é, de capacidade de transmitir senti for associada a menção *serranía*, ao passo que o glifo "montanha" é essencialmente geográfica e decorativa. Além disso, tudo o que c mapa (Figura 9) é, ao contrário, uma convenção de valor fraco. círculo com uma auréola de raios — que marca a orientação do relativo às origens e toda uma cosmologia. O sol espanhol — um não apenas identificam lugares, como também atualizam um saber Citlaltepec (Figura 10) — uma estrela sobre a mesma montanha — Coatepec (Figura 6) — uma serpente sobre uma montanha — ou pictográfica, ao contrário, é polissêmica: por exemplo, os glifos lógicas e sem qualquer tipo de consideração estética. A expressão em detrimento de notações periféricas, religiosas, míticas ou ecoquando se escreve, busca-se registrar exclusivamente o essencial equivalente ao primeiro. Do lado espanhol, quando se desenha tituição de um sistema de convenções por outro, mais ou meno: rar. A passagem para o croqui nunca se colocou em termos de subs Existia, contudo, outro grande obstáculo, mais difícil de supe-

> específico. 48 das formas indígenas, retirando-lhes o que ainda lhes restava de em direção ao croqui tiveram um profundo efeito de desagregação mais do que a inclusão da paisagem, a adoção ou, antes, a evolução siado complexo, como os glifos. Tem-se a sensação de que, bem abandono de tudo o que parecia supérfluo, como a cor, ou dematraço e da linha, sugerindo uma maior rapidez de execução e o e mais deletéria, simplesmente por inspirar uma modificação do exercido sobre os modos indígenas uma influência mais superficial da. Mas nos é permitido imaginar que o croqui espanhol tenha todos esses elementos, e eles presumiam uma aculturação adiantacom o pleno domínio da escrita alfabética. Não era fácil reunir rira de si mesmo, e de sua região, uma visão distinta, juntamente pintor indígena que tinha adotado o croqui provavelmente adquiprofunda familiaridade com os lugares pintados. Sendo assim, o um número bem maior de informações e costuma evidenciar uma plementar, ao conjunto do terreno. Este último veicula, portanto, é porque visa apenas um objetivo limitado: localizar uma exploramapa indígena tradicional se refere, de maneira antitética e comção ou uma dotação de terras sobre um espaço, ao passo que o co em termos de meios, rapidamente traçado e sem floreio algum. dem intelectual, técnica e prática. Se o croqui espanhol é econômi:

Mas que não se imagine uma evolução linear dos modos de expressão, capaz de permitir a datação precisa do abandono de um procedimento ou da difusão de uma nova técnica. No máximo, é possível detectar algumas tendências gerais. E isso não se deve unicamente à relativa pobreza de nossa base documental. Somos levados a constatar que as modificações da composição espacial, do emprego das convenções e dos elementos considerados pertinentes seguem ritmos muito diversos, dependendo dos lugares e dos pintores. Um mapa feito em 1601, em Tepeji del Río, no atual estado de Hidalgo, demonstra, pelo rigor de seu traçado, pelo

emprego da cor e de convenções "clássicas", pela ausência de paisagem, a relativa persistência das tradições no alvorecer do século xvII. Três anos mais tarde, na região de Puebla, ao contrário, faz-se um mapa que mais se parece com um rascunho malfeito, quase sem nenhum signo antigo e dominado por uma paisagem de bosques e montanhas. Mas vinte anos antes, nas redondezas de Malinalco, os mapas já eram desenhados, e as colinas, cobertas de árvores. Estas variantes inviabilizam qualquer cronologia precisa, apontando, antes, para a coexistência de modos distintos de representação cartográfica, um mais tradicional e o outro mais ocidentalizado. Estes dois modos podiam coexistir numa mesma região, em dois *pueblos* vizinhos, mas também se encontram no mesmo mapa, quando os glifos se mesclam às bordas ou as igrejas são representadas tanto de frente, à antiga portanto, como de três quartos, num esboço de perspectiva.<sup>49</sup>

autóctone do espaço compõem estes mapas, cujo aparente imobicasos, até a volta — ou a manutenção? — de uma estruturação preocupação com o geometrismo e a formalização e, em certos na paisagem, esboços de perspectiva, mas também a constante muitas vezes traçado de modo grosseiro e irregular, glifos perdidos décadas do século xvi. Um repertório pictográfico empobrecido empréstimos e ajustes concebidos e postos em prática nas últimas indígena até o fim da época colonial, fundada em adequações parecimento paulatino, mantém-se uma cartografia propriamente ciso assinalar, sem contudo deixar de nuançar. Apesar deste desa nholas. Sintoma da perda de uma técnica e de um saber, que é premenos daqueles que foram feitos a pedido das autoridades espafias desaparecem da maioria dos mapas feitos após 1620, ou pelo enquanto a linguagem antiga tendia a se corromper, e as pictograocidentalização do espaço já era algo praticamente definitivo Entretanto, os dois modos estão longe de ter o mesmo peso:

lismo se deve ao fato de terem sido cuidadosamente copiados por seus sucessivos detentores.

constatava que "multi enim puerorum istorum bene legere, scribere de seus ensinamentos. Já em 1531, o bispo Juan de Zumárraga Enquanto isso, os evangelizadores recolhiam os primeiros frutos ro livro em náuatle impresso na Europa, no final da década de 1530 Pedro de Gante ao compor sua *Doctrina christiana*, talvez o primei obras em náuatle havia apenas um passo, que deu provavelmente betização em língua náuatle. Entre a alfabetização e a redação de (1525), enquanto os primeiros franciscanos empreendiam a alfa-25) e arredores, às regiões de Tlaxcala (1527) e de Huejotzingo se estende progressivamente aos jovens da elite de México (1524instrumentos de música, bem como a doutrina cristã". A empresa de Gante ensinando jovens nobres "a ler e escrever, a cantar e tocar começara em Texcoco, por volta de 1523, com o franciscano Pedro não teria enfrentado nenhuma grande dificuldade. A experiência afirmações dos religiosos, a aprendizagem da leitura e da escrita ca é indissociável da assimilação da escrita alfabética. Segundo as qüentemente o quanto a história colonial da expressão pictográfio escribano espanhol em atividade. A percepção aguda que o tlacuiencadernado, o breviário, o livro de música, o documento oficial e lo mixteca ou chocho demonstra da escrita alfabética exprime eloescrita e o ato de escrever. Retratam o papel, o livro virgem, o livro de representar a inovação gráfica introduzida pelos vencedores: a abrir novamente o Codex Sierra e veremos pictografias que tratam expressão pictográfica, para tentar uma outra aventura. Vamos que esta capacidade abandona o terreno, afinal bem familiar, da car. No entanto, existe um domínio que mencionei várias vezes, em assimilação e de adaptação, cujos exemplos procuramos multipli-XVI é apenas um dos aspectos de uma prodigiosa capacidade de cos por parte dos pintores indígenas da segunda metade do século O uso conjugado de dois códigos iconográficos ou cartográfi

[...] sciunt" ["vários destes meninos sabem ler e escrever bem"]. Alguns anos mais tarde, por volta de 1537, o franciscano Julián Garcés transmitia ao papa Paulo III uma imagem igualmente entusiasta. Em janeiro de 1536, foi criado o colégio de Santa Cruz de Tlatelolco, que oferecia às elites indígenas uma educação de qualidade excepcional, sob a direção dos mais insignes dentre os franciscanos. Os progressos dos jovens índios foram tão notáveis que logo surgiram colonos amedrontados, a alertar para o fato de que "a leitura e a escrita são nocivas como o diabo".50

mente "se revelaram tão bons latinistas que faziam e compunham tle não possui termos para expressar as regras gramaticais. Este obs-Basaccio, apresentava alguns problemas, na medida em que o náuaciado por volta de 1533 sob o comando do francês Arnaldo de verdade, o aprendizado do latim — a "gramática" da época —, ini-"imitar os modelos que lhes apresentam seus mestres". A bem da em todas as letras, pequenas e grandes, cursivas e góticas", hábeis em riam o domínio do gesto gráfico, tornando-se "grandes especialistas versos muito bem cadenciados e discursos longos e congruentes". táculo foi superado após vários anos de esforço, pois os alunos finalcomo observamos acima, pelo náuatle. Não é nada fácil estabelecer conforme ia registrando as diversas línguas indígenas, a começar alfabeto latino passou a fazer parte do cotidiano das elites indígenas simplesmente ressaltar o quanto, desde o final da década de 1530, o educação dos índios, tarefa sobejamente realizada por outros, mas Não buscamos aqui, com estas poucas notas, traçar uma história da desta empresa de alfabetização. Mas podemos notar que tinha ainda que de modo aproximado, o menor balanço quantitativo genas progredia, assim, no ritmo da expansão da ordem. Os agosti ou mais, dependendo de seu nível social. A instrução das elites indína possuía então uma escola, onde os índios aprendiam o catecismo dimensões bastante consideráveis, já que cada fundação francisca Segundo todos os testemunhos, os índios facilmente adqui-

nianos, por sinal, praticavam uma política análoga. No começo da década de 1530, eram por volta de seiscentos os jovens índios que se iniciavam na escrita. Além de aprenderem a ler e escrever com os religiosos, os índios — e até algumas índias — descobriam, nas mãos de seus mestres ou nas ainda modestas bibliotecas dos conventos, esse estranho objeto que é o livro. Contemplavam as gravuras que decoravam as páginas dos volumes e talvez já sentissem curiosidade em relação a uma técnica em particular, com que alguns deles se familiarizaram mais tarde.<sup>51</sup>

Seria certamente um erro supor que a escrita latina suplantou imediatamente a expressão pictográfica. Os *tlacuilo* pintaram glifos durante os três séculos da dominação colonial, e a expressão pictográfica ainda estava praticamente isenta de qualquer influência quando, nas décadas de 1530 e 1540, alguns nobres já dominavam a leitura e a escrita. Nem imediata nem inevitável, a passagem do glifo à escrita tampouco tomou a forma de uma substituição. Foi, antes, um encontro no espaço indígena da "pintura". Neste sentido, é significativo que no século xvi os termos *cuiloa*, *tlacuilo*, *tlacuilolli* e vários outros, que se referiam em náuatle aos pintores, ao ato de pintar e à pintura, se aplicassem também ao mundo da escrita. Mas vejamos, antes, o caso mixteca.

As "pinturas" mixtecas da região de Oaxaca foram preservadas em número suficiente para fornecer preciosas indicações. Apesar de ser de origem pré-hispânica, o Codex Colombino — que exibe a biografia de um personagem chamado 8 Cervo — foi anotado duas vezes entre 1522 e 1541. Mas seus possuidores, os senhores de Tututepec, não se preocuparam em fazer transcrever ou glosar seu conteúdo. Utilizavam-no para consignar em letras latinas os limites de suas terras. Este objetivo pragmático privilegiava a autenticidade e a antigüidade do suporte em detrimento do conteúdo e modificava a função e o sentido do codex, que se tornava assim algo equivalente a um título de propriedade. Já o Lienzo de Jicayan, pin-

glosa é várias décadas posterior à realização da pintura. Em comalfabéticas que constituem uma glosa parcial dos glifos. Mas esta margem das pictografias tradicionais, traz inscrições mixtecas tado em 1550, ilustra um procedimento totalmente diferente: à gia de Tlazultepec" (1597), mais tardia, também é compartilhado tia no Codex Sierra, redigido 25 anos antes. O espaço da "Genealopensação, tal intervalo, que existe no Lienzo de Ocotepec (1580). mentos exteriores à obra à composição de um escrito autônomo, intormação. Assim, passa-se rapidamente do comentário de docuzidas pelo pintor, mas exploradas pelo escritor como fontes de pela escrita alfabética e pelos antigos signos.52 A glosa alfabética, comentado em náuatle desde a época de sua elaboração, não exis-Contudo, a glosa também pode remeter a "pinturas" não reproducando-as, o que gera uma verdadeira duplicação da informação segue ou envolve as pictografias, comentando-as apenas ou replimentos pictográficos reproduzidos pelo pintor: a escrita precede riores, encontra-se nela uma escrita-glosa que se aplica aos docucionava-se no espaço pictórico de diversos modos, que possuem que podia ser contemporânea da pintura ou posterior a ela, ocupar das relações possíveis entre o glifo e a escrita. Como nos casos ante arredores de Puebla, entre 1547 e 1560,53 esta obra mostra o leque alfabética pode ultrapassar o mero comentário, como mostra a rior, muitas vezes feito por mão européia, concebido para tornar o mos (Mapa de Sigüenza, Mapa Quinatzin), a personagens (Mapa correspondentes nas sociedades nauas. Podia referir-se a topônium lugar discreto ou predominante, ser fundamental ou não, posi-Historia tolteca-chichimeca. Elaborada em Cuauhtinchan, nos vado desde a concepção da obra. No entanto, a inclusão da escrita nização da pintura, a menos que o espaço da glosa tenha sido reserdocumento inteligível para os espanhóis e que não modifica a orgatributos e Codex Mendoza). Em geral, trata-se de um adendo poste Tlotzin) ou ao conjunto da informação pictográfica (Matrícula de

livre de qualquer figuração e de qualquer referência pictográfica. O que o relato alfabético acrescenta em continuidade, o material pictográfico perde em consistência. Despedaçadas em fragmentos esparsos, isoladas de seu contexto de origem, as pictografias se curvam às exigências do comentário e às limitações do formato até serem totalmente pulverizadas, restando apenas ilhas glíficas, praticamente reduzidas a vinhetas decorativas (Figura 11). Preservadas, tornam-se ilustrações em que se insinua uma paisagem, quando não assumem a função ornamental de um frontispício europeu... A Historia tolteca-chichimeca exigiria uma análise muito mais aprofundada: ela apresenta um constante vaivém entre os dois modos de expressão e também hesitações e recuperações, que levam a supor que o autor sentia a perda de sentido decorrente do desmembramento de um painel pictográfico.

mesmo ocorre com crônicas e relações indígenas posteriores. *alguacil* e coletor de impostos de Sua Majestade, é puro texto, e o aos livros e às gravuras, é evidente. Textos propriamente indígenas decisiva: o diário de Juan Bautista, um índio da cidade do México, redigidos no último quartel do século, corroboram esta mutação tes, formados pelos religiosos, alfabetizados em náuatle e habituados dinadas à escrita. A contribuição de uma nova geração de informanpara se tornarem ilustrações coloridas ou monocromáticas, subormas também as imagens, que deixam de ser verdadeiras pictografias náuatle) relega a segundo plano não apenas o resumo em espanhol, elaborada que é o Codex de Florença (1578-79), o texto escrito (em com a expressão pictográfica. Por outro lado, na suma muito mais tos no momento da Conquista e ainda perfeitamente familiarizados rio escrito, isto certamente revela a presença de informantes já adulles, coligidos entre 1558 e 1560, as pictografias dominam o comentá-Sahagún delineiam itinerários análogos. Se nos Primeros memoria-As sucessivas etapas da obra do franciscano Bernardino de

aliás, intimamente imbricados. Os livros que os religiosos e, logo penetração da imagem gravada. 4 Os dois domínios se encontram ciar a penetração da escrita da igualmente decisiva, senão mais so, mas também do livro ilustrado. Portanto, não podemos disso rica são contemporâneas não somente da difusão do livro impres viam nas paredes recentemente pintadas dos claustros e igrejas simbolismo do divino absolutamente desconcertante para o olhai apresentavam-lhes cenas da vida de Cristo e, mais do que isso, un critos pictográficos. Cobrindo um repertório sobretudo religioso tão estranhas quanto as que os espanhóis observavam nos manus priamente dita oferecia aos índios, alfabetizados ou não, imagens das igrejas construídas pelas ordens mendicantes. A gravura prose equivalentes nos anagramas esculpidos que decoram as fachadas mentação e o efeito contavam mais do que o sentido. Encontrammas seu elo com o pano de fundo era geralmente arbitrário; a orna bolos. As letras se fundiam em imagens, um pouco como os glifos das, dispostas sobre fundos de folhagem, de personagens e de sím em seguida, seus alunos indígenas abriam tinham letras desenha meras e as criaturas fantásticas? Como determinavam o que era templavam ou até mesmo os pintavam? Como encaravam as qui-Que sentido teriam estes ornamentos para os índios que os conde motivos decorativos, frisos e volutas cujas réplicas os índios monstros fabulosos de seus bestiários, e alinhavam uma profusão indígena. Abriam as portas do imaginário ocidental, tirando dos códigos icônicos ocidentais do Renascimento, a representação deles, era essa a imagem que se pretendia inculcar-lhes. Sob as confessando. Era essa a visão que a arte espanhola e flamenga tinha dos um espelho quando os mostravam rezando, se casando ou se própria tradição? Além disso, as gravuras apresentavam aos venci "demoníaco", o que era "decorativo" e aquilo que provinha de sua temáticas e as iconografias, circulavam os elementos fundamentais Esquece-se, às vezes, que a descoberta e a conquista da Amé-

> deixar de desconcertar profundamente o observador indígena. gem e a tridimensionalidade, compondo uma visão que não podia pré-hispânica; no segundo, quando envolvia a perspectiva, a paisada folha, um pouco como no scattered-attribute space da tradição meiro caso, quando organizava a disposição dos objetos no espaço representação indígena ou dele distanciar-se radicalmente: no priaspectos, a gravura podia aparentemente se aproximar do modo de melhor, fundiam estes dois modos de informação. Sob outros código alfabético, ao passo que as pictografias confundiam, ou com a escrita, fundada na justaposição de um código visual e um torno que cercava as pictografias; e tinha uma relação específica uma sintaxe e uma trama lineares, sem relação com a linha de conras" indígenas, que recorriam amplamente às cores; apresentou ficas: impôs uma visão monocromática, ao contrário das "pintugravura européia teve pelo menos três grandes implicações especíra contemplar as imagens de santos que continham. A difusão da livros confiscados pela Inquisição confessaram que "não era para E tampouco à curiosidade que ela suscitava: índios que roubaram ler que os queriam, mas simplesmente para olhar", na verdade padominação visual, primeiro esboço de nossas guerras de imagens. mundo, e os índios, como todos, não escaparam a essa empresa de na mesma época, era a gravura que fixava a imagem que se tinha do Alonso de la Vera Cruz, gravados em México. Como no Ocidente, alguns casos excepcionais, também lógicas e modos de raciocínio, da figura humana, do gesto, da profundidade e da perspectiva. Em vizualizados nos esquemas das obras do teólogo agostiniano

Embora fosse aparentemente mais acessível do que o alfabeto, que se fundava numa total abstração do signo, a imagem gravada exigiu dos índios uma aprendizagem comparável, sobre a qual, aliás, dispomos de informações. Privilegiava a cópia, a imitação. Não demorou para os índios se revelarem capazes de produzir réplicas notáveis de gravuras e de todo e qualquer tipo de docu-

por mais fiel que seja, a cópia não implica a compreensão da orga motivos renascentistas invadiram o Codex de Tlatelolco. Porém fica, para expressar nomes de santos ou festas litúrgicas, ou por que simbolismo cristão se inseriu tão facilmente na expressão pictográ mento, da bula à partitura musical. Tal aptidão explica por que c captar a estrutura e a facilidade de reproduzir as partes parecem muito mais do que a concepção de imagens novas. A dificuldade de conjunto da imagem. Permite a extração de elementos isolados os mundos por ele dominados. Teríamos gostado de dispor do vivido as mutações que a Europa levou séculos para colocar em reger a cronologia dos empréstimos que os pintores indígenas fizenização global nem dos princípios que ordenam a disposição do que nos falta e estudos que não existem. ou mixteca), para a profundidade e o relevo. Mas seria um desvio de um espaço plano, sem sombras (em sua concepção plotiniana uma reconstrução do real e do espaço, explorar a passagem caótica pressentir operando entre os artistas indígenas, cotejar as etapas de menga, italiana e, claro, espanhola desses processos que se pode tempo e do espaço necessários para comparar as experiências fladependência cultural, intelectual e até sensível entre o Ocidente e de espontaneamente geradas e vividas, levanta a velha questão da movimento, de estas mutações terem sido impostas de fora, em vez ram ao repertório ocidental. O fato de duas ou três gerações terem longo demais, que envolve um conhecimento da arte espanhola

### O ÚLTIMO RENASCIMENTO

Poder-se-ia crer que as imagens e as letras só serviram para duplicar e perturbar modos de expressão que ainda conseguiam justificar sua existência. Poder-se-ia, ao contrário, afirmar que, por meio da fonetização e do enriquecimento dos repertórios icono-

escrita registrava as peripécias da Conquista.55 posteriormente integrou a sua obra. Como as "pinturas", a nova famoso Lienzo, e cinco anos mais tarde aparecia a primeira versão zia sua história da conquista de Tlaxcala antes de ser pintado o indígena da *Historia de la conquista de Tenochtitlán*, que Sahagún mente desde 1528. Em 1548, o tlaxcalteca Thadeo de Niza produrecente da Conquista inspirou escritos, em Tlatelolco, possivelmexicana (circa 1599) e a Crónica mexicayotl (1607). A história duas crônicas, uma em espanhol e a outra em náuatle, a Crónica Aubin. Um tenochca, Alvarado Tezozómoc, chegou até a produzir "livros de anos" ou xiuhamatl, e o redator anônimo do Codex Anales de Cuautitlán, por volta de 1560-70, inspirados nos antigos ver" os discursos e relatos de coisas de outrora, como os autores dos mantes para empunhar a pena, interpretar as "pinturas" e "escrelembremos que os próprios índios deixaram seu papel de inforriadores mestiços, como Alva Ixtlilxóchitl e Muñoz Camargo. Mas Michoacán. A que acrescentaremos os escritos de famosos histode Burgoa em Oaxaca e a Relación de las ceremonias y ritos, em quemada e de Alonso de Zorita, sem esquecer as obras de Francisco Sahagún, de Diego Durán, de Juan de Tovar, de Mendieta, de Tormos, de Toribio de Benavente, dito Motolinía, de Bernardino de dominada, entre os espanhóis, pelos trabalhos de Andrés de Olderáveis dessas culturas. Seria longo o catálogo de tal produção, to das "antigüidades" ajudou a manter a memória de partes consiríamos muito pouco das culturas pré-hispânicas. O registro escriiniciada pelos missionários e por seus informantes em 1533, sabedade do mundo indígena à sociedade colonial. Sem a obra imensa licaria, mais uma vez, restringir consideravelmente a permeabilidimensões inesperadas e orientações insuspeitadas. Mas isso signigráficos, elas contribuíram para sua manutenção, conferindo-lhes

A substituição da expressão pictográfica pela escrita alfabética foi muito mais que mera questão de tradução ou transcrição. Se

e de uma cristianização da tradição oral<sup>56</sup>—, o processo de verter em caracteres latinos — ao preço, a bem dizer, de uma cristalização os cantares e os huehuehtlahtolli podiam ser facilmente registrados turas", lembramos, possuem uma dimensão específica, na medida decisivo, mesmo tendo passado desapercebido no início. As "pinpor escrito as "pinturas" parece-nos ter tido um alcance bem mai em que remetem tanto à percepção quanto ao conceito. O tlacuilo era "dono de várias cores, um colorista, um desenhista de sombras, palavras não poderiam oferecer o equivalente exato de uma imacificidade perceptível de modo intuitivo e imediato, mas parcialtura e abordagens múltiplas, as "pinturas" manifestam uma espede formas e cores, jogando com o espaço, oferecendo modos de leium fazedor de pés, um fazedor de rostos". Operando com relações ce ter acarretado uma inevitável perda de substância, perda ainda gem. Ou seja, a exploração escrita da informação pictográfica paresemiótica. As "pinturas" são, ao mesmo tempo, imagens e textos, e ticas, por remeter ao dos fundamentos implícitos de qualquer mais inquietante na medida em que era irremediável e não verbamente verbalizável — sua "iconicidade", para usar a linguagem da codificação dos elementos pertinentes do meio. Aqui encontrarepresentação do real. Dizia respeito aos princípios de seleção e lizável. Ultrapassava o domínio das categorias intelectuais ou estéexpressão pictográfica no século XVI se deva ao enraizamento dessa de uma configuração cultural. É provável que a manutenção da nunca discutidos, são justamente os que fundam a singularidade explorados de uma cultura, aqueles que, nunca explicitados e mos, provavelmente, os sedimentos mais profundos e menos apenas o abandono de um modo privilegiado de apreensão do real ção") ou à dificuldade intelectual ou técnica de dominar a escrita ideológicos (as "idolatrias"), pseudoculturais (a "inércia da tradi relação com o real e sua representação, bem mais do que a motivos Mas o abandono da pictografia em favor da escrita não significava

mais concreta vam em relação a seu passado não poderia encontrar ilustração deixava de ser mostrada. A distância que os índios cristãos tomauma secularização e uma desmaterialização da informação, que cício ao qual já se entregavam os antigos tlacuilo—, mas também apenas a seleção, a censura e a síntese de tradições plurais — exerde outro modo, a colocação por escrito das pinturas implicou não mento de seu alcance hermenêutico e de suas funções rituais. Dito um estatuto inédito, privilegiando seu valor documental em detrios olhos e dos poemas que tinha na memória. E mais, conferia-lhe mesmo tempo, o recriava, extraindo-o das "pinturas" que tinha sob o esquecimento de um relato essencial da cosmogonia naua e, ao um mexica, em 1558, registrou por escrito a Lenda dos sóis, evitava mais distanciada, ou mais episódica. O que significa que, quando escrito, ainda que se tratasse de textos religiosos ou mágicos, era passou, e a relação normal dos espanhóis com a materialidade do notado, estupefatos, a magia do "papel que fala". Mas este espanto respeito, como podiam ver os índios, que tinham inicialmente Sagradas Escrituras, por exemplo —, que tratavam com o maior mas os espanhóis também possuíam seus textos sagrados — as mente com a materialidade do objeto pintado e instauravam uma relação provavelmente muito mais neutra com o suporte. Dirão: te demoníaca para os neófitos mais convictos —, rompiam radicalsem alguma ressonância sagrada — de uma sacralidade certamenas transcrições ou, antes, as versões alfabéticas, embora conservasfolhas cobertas de escrita, para ler. Feitas por índios cristianizados, deuses e ancestrais, nem papel para consumir ritualmente, mas oferecia nos sacrifícios. Já não havia imagens nas quais se podia *ver* públicos e ostentatórios da "pintura" e do papel de amate que se Sancionava outros desengajamentos, a ruptura com os usos rituais,

Mas essa distância era também uma recomposição, na medida em que a escrita alfabética imprimia ao relato sua continuidade

linear, seu sentido único de leitura, marcado imperativamente por um começo e um fim, enquanto as "pinturas" pareciam, nesse sentido, mais maleáveis. E o impacto era, certamente, ainda maior na medida em que a escrita rompia a antiga distinção entre o dito e o pintado, substituindo ambos por um modo de expressão comum e único, o texto alfabético. Cabia aos novos escritores ordenar, conjugar e encadear, sem precedente nem guia algum, interpretações de pinturas, fragmentos orais, anedotas curiosas, detalhes surpreendentes, testemunhos vividos. E eles o fizeram com uma maestria em geral assombrosa.

cia? A escrita favoreceu o auto-olhar? Teria o cristianismo contrisociais, ideológicos e técnicos possa explicar o surgimento de tex enfraquecido as antigas solidariedades, a ponto de favorecer a as hierarquias tradicionais, a colonização teria paralelamente buído para conceder à existência e à experiência individuais un dedica a sua carreira, aos fatos mais insignificantes de sua existênsuporte mudara. Mas o que dizer das breves notas que um autor ruptura mínima: o costume permanecia inalterado, apenas o critos foram encomendados por espanhóis que orientaram su: dessem todas as tradições orais. Além disso, nem todos os manus-"pinturas" coexistiram, às vezes no mesmo espaço, sem que se percompletamente as memórias indígenas e sua visão das coisas? fala das pessoas que o rodeiam, descreve as touradas e as testas tos entre os índios "vagabundos" de México relata suas doenças tos como o diário de Juan Bautista, em que este coletor de impos co e na comunidade? É bem possível que o conjunto desses fatores experiência pessoal em detrimento da inserção no grupo domésti interesse que não possuíam anteriormente? Ao romper ou desafiai como, por exemplo, o registro de anais locais; este era um caso de redação. Alguns procuraram perpetuar usos pré-hispânicos, Durante todo o século XVI, como vimos, a escrita alfabética e as Devemos concluir que o impacto da escrita transformou

recolhe fragmentos de sermões, anota o preço do papel de Castela e das galinhas. E não é improvável que os *cantares* cristianizados, tão preocupados com a introspecção e o destino pessoal, tenham sofrido a dupla influência da nova religião e da nova escrita. Mesmo quando a escrita não favorecia a eclosão dessas novas formas e se limitava a registrar patrimônios antigos, não era de maneira alguma um exercício inocente. Alterava o conteúdo da herança e a natureza da relação que os índios tinham com ele. Restringida a um modo de expressão exótico, praticado por índios aculturados e, portanto, submetidos a uma educação cristã e ocidental, a escrita latina assumia uma função ambígua e sub-reptícia: garantia o salvamento das "antigüidades" à custa de uma mutação imperceptível, que foi também uma colonização da expressão.

próprio. Adquiriam, desse modo, uma informação sem precedenguo dessa adoção. Os índios se adaptavam a formas que lhes eram e intérpretes — os nahuatlatos — redigiram petições, testamentos, estrangeiras, mas também aprendiam a utilizá-las em benefício denúncias dirigidos aos juízes eclesiásticos, ao vice-rei, ao corregiescrituras de venda e de doação, bem como requerimentos e regulamentos e as listas de barrios tornaram-se cada vez mais dor ou a algum visitador. 58 Percebe-se o alcance igualmente ambínumerosos na segunda metade do século XVI. Escrivãos indígenas mixteca, em zapoteca, em matlaltzinca e sobretudo em náuatle, os remo requeria a prática da escrita e o recurso a um intérprete. Em ou em espanhol. De fato, a comunicação com a burocracia do vicesem glosados ou acompanhados de uma interpretação em náuatle temunhos pictográficos um valor legal, era preciso que estes fosassimilação ou, melhor dizendo, de uma sujeição menos sutil e lado, é verdade que as autoridades espanholas reconheciam aos tesmais generalizada às exigências da sociedade colonial. Se, por um são de questões mais imediatas. A escrita foi o instrumento de uma Contudo, não podemos dissociar a transformação da expres-

tes e os meios de trocá-la, a tal ponto que, vinte anos após a Conquista, em 1541, os espanhóis se alarmavam: "[Os índios] possuem escrivãos tão bons e tão numerosos que não sei dizer quantos são, que redigem cartas que lhes revelam tudo o que acontece nessa terra de um oceano ao outro, o que antes era impossível para eles". A mesma atitude se verificou em 1545, quando obtiveram o texto das leis que os favoreciam e cada vez que redigiam ou pediam para alguém redigir queixas que denunciavam o destino que se abatia sobre eles. A mais ilustre dessas manifestações ainda é, provavelmente, a carta enviada pelos nobres indígenas de México e arredores ao rei da Espanha, em 1556. Os nomes mais importantes da aristocracia indígena não hesitaram em assinar uma descrição bastante sombria da condição indígena e em pedir que o dominicano Bartolomé de Las Casas — cujos atos, e provavelmente os escritos, conheciam — fosse reconhecido como seu protetor de direito.

gos afirmava ter redigido seu *Espejo divino* sob a forma de coló "matérias úteis e necessárias aos penitentes, para que saibam se O franciscano Alonso de Molina explicava, na introdução de seu entre os religiosos e por estes destinados expressamente aos índios quios "para que os naturais que o lessem o compreendessem mais confessar e declarar seus pecados". Ainda em 1607, Joan de Mijan Confesionario mayor (1564), que tinha a intenção de fornece textos manuscritos; mais tarde, textos impressos, distribuídos Nuestra Señora, Espejo divino) e vidas de santos. No início, eran confissão, obras devotas (Corona de Nuestro Redentor, Horas de bios, os Livros de Jó e de Tobias), catecismos, sermões, manuais de textos bíblicos (as Epístolas, os Evangelhos, o Eclesiastes, os Provérmente, huasteca, totonaca, tarasco, mixteca etc. —, que reunia zida em alguma língua autóctone — náuatle e, mais excepcional tos meios indígenas uma literatura religiosa em espanhol ou tradu-Por outro lado, na década de 1530 começou a circular em cer-

> versões cristianizadas dos famosos cantares mexicanos? vivências idolátricas"... Poderia haver, aliás, um reflexo disso nas daquelas que a Igreja parecia temer tanto ou mais do que as "sobreindígena dos textos cristãos e, portanto, de uma primeira heresia, vam recheadas não seriam fruto de uma primeira interpretação sas obras e determinar se as "adulterações" e os "erros" de que esta-"selvagens", pouco mais de trinta anos após a Conquista, ao contráantigas "pinturas" rituais em nada nos surpreende, estas cópias rio, espantam. O que não daríamos para descobrir exemplares destos sem prestar contas à Igreja. Se a transmissão clandestina das siásticas. Tais medidas não só revelam a extensão da leitura entre os e deixar-lhes apenas o catecismo aprovado pelas autoridades ecleíndios, como também a existência de meios que reproduziam texdeles todas as coleções de sermões e textos extraídos das Escrituras se com a literatura manuscrita nas mãos dos índios, propondo tirar castelhano. Em 1565, о п Concílio mexicano voltava a preocuparmente a venda aos índios de um "livro de sortes" que circulava em seá-los nem corrompê-los". Chegava inclusive a proibir expressade então, severamente controlados, "para que não possam nem faldeterminava que os textos a serem entregues a eles fossem, a partir nos ao copiá-los".59 O Concílio não somente ordenava que fossem recolhidos todos os sermões em poder dos índios como também gua, porque não os compreendem e porque cometem erros e engao i Concílio mexicano mostrava-se inquieto, considerando "extremamente prejudicial dar sermões aos índios [escritos] em sua líncopiavam tudo o que lhes passava pelas mãos. Tanto que, em 1555, facilmente". Mas os índios eram mais do que leitores passivos:

Por mais que a escrita tenha ganhado terreno, ela não podia asfixiar a expressão oral. Mas é provável que tenha modificado sensivelmente seu estatuto. Os índios continuaram a cantar os *cantares* antigos em seus lares ou nas casas dos nobres durante todo o século XVI, apesar das proibições editadas pela Igreja e pelos concí-

lios provinciais. A bem dizer, tratava-se apenas de uma atividade clandestina, ou pelo menos suspeita. Longe de se fossilizar repentinamente, a tradição oral conseguiu manter-se viva, talvez até a ponto de expressar um revival ritual, baseado na exaltação da ética guerreira e dos soberanos de outrora. Mas, entre os nobres, já não ocupava mais o lugar excepcional que lhe coubera antes da Conciável de uma "encenação" pública na qual se alicerçava, com outros elementos visuais, sonoros, lúdicos ou dramáticos. Privados do complemento e do apoio das "pinturas" escondidas, perdidas ou queimadas, banidos das instituições que lhes garantiam difusão, controle e expressividade, os cantos e os discursos de outrora tinham de coexistir com outras composições inspiradas pelos catequizadores.

a Redenção. Retomavam as imagens e convenções estilísticas em rindo um novo conteúdo numa forma familiar e consagrada século contavam a Criação do mundo, a Anunciação, a Natividade grandes festas religiosas. Obras produzidas ao longo de todo o índios compuseram poemas que eram cantados por ocasião das Alguns religiosos puseram mãos à obra e, mais interessante ainda, sou em explorar as formas tradicionais, em recuperar os antigos vam as Horas de Nuestra Señora na igreja. Mas a Igreja também pensos nos pueblos que, dizia-se, as aldeolas mais insignificantes sucesso, à escrita. Chantres e mestres-de-capela eram tão numeroreutilizavam temas pagãos, conferindo-lhes uma coloração cristã cantares para louvar a fé cristã, "a vida de Cristo e dos santos", insetinham pelo menos três ou quatro índios que, todos os dias, cantacantochão e o canto gregoriano simultaneamente, e com o mesmo pelo canto e pela expressão oral, os religiosos ensinavam-lhes o Contudo, não é impensável que esta aparente continuidade oculuso antes da Conquista — flores, borboletas, penas de quetzal — e Percebendo o proveito que podiam tirar do gosto dos índios

tasse uma ruptura decisiva na composição. Os cantos parecem ter tido, ainda que não de maneira sistemática, uma forma escrita desde sua concepção, o que significa que o processo de criação já não era mais confiado exclusivamente à memória, sendo substituído por um trabalho de escrita que expressa o entrelaçamento extremamente complexo e novo dos temas antigos e dos empréstimos cristãos. Percebe-se aqui, novamente, a penetração de uma outra técnica de expressão e de organização do pensamento e, mais uma vez, não se pode avaliar exatamente seu alcance. O teatro evangelizador, de enorme sucesso entre os índios, incentivou, como se sabe, um processo análogo, em que o escrito franciscano servia de roteiro para a expressão oral dos atores indígenas e para suas tentativas de composição. Assim como o canto colonial, o teatro baseava-se na primazia ou, pelo menos, na anterioridade do texto escrito. 600 de servito escrito. 600 de servita de servita de composição. Assim como o canto colonial, o teatro baseava-se na primazia ou, pelo menos, na anterioridade do texto escrito.

orais aristocráticas, ligadas à "leitura das pinturas" e a ambientes de sas e citadinas. Ou talvez devêssemos falar em agonia das formas identificando-se cada dia mais com a cultura das massas camponeautoridade de que gozara no tempo dos cuicatle dos tlahtolli. Isso, instrumento de memória histórica entre os nobres do século XVII, macehuales. A oralidade, em constante decadência, não passaria de os clérigos e os administradores, mas em menor medida entre os evidentemente, no seio das camadas dirigentes, que tratavam com de por essa nova técnica, tudo concorria para privar a oralidade da dade que ligava o poder temporal e espiritual à escrita, a curiosidasecretos dos guardiães do passado, a imersão forçada numa sociea censura. Os controles dos extirpadores de "idolatrias", os esforços cantos por escrito, salpicando-os de termos cristãos para despistar seu conteúdo, enquanto outros índios, por sua vez, conservavam os recolhiam transcrições do que os índios cantavam para verificar exemplos desse recuo da oralidade antiga e dos avanços da escrita As circunstâncias mais adversas estavam em jogo. Os religiosos Não devemos generalizar, apesar de encontrarmos outros

prestígio, enquanto floresciam formas mais modestas e menos controladas.

nos dá escolha. Podemos, contudo, estabelecer alguns marcos. apareceram várias das formas que descrevemos. No colégio, aprenque gozaram aqueles índios. Mas foi nesse mesmo período que antes de interrogar o autor, mas a própria natureza das fontes não vale de Puebla. Eram "letrados" que também sabiam exercer autotura letrada dos europeus. Vinham de México, de Tlatelolco, de padres da Igreja, Nebrija, Erasmo, Luis Vives etc. Do colégio de Plínio, Marcial, Salústio, Juvenal, Tito Lívio, Cícero, Boécio, os dia-se gramática, retórica, poética, filosofia e medicina. Lia-se derar o significado da autonomia temporária, mas excepcional, de nistração que quase arruinou a empresa nessa época, sem se consi ção e uma parte do ensino. Insiste-se frequentemente na má admiformados pelos religiosos chegaram a assumir a direção da institui-Durante uns vinte anos, entre 1546 e 1565, os estudantes indígenas compreender e escrever latim e até compor versos heróicos" ano, recebeu por volta de sessenta jovens da nobreza naua, que aberto o colégio de Santa Cruz de Tlatelolco. Já em seu primeiro dos, que hesitavam entre modos de expressão sem medida comumi Azcapotzalco, de Xochimilco, de Texcoco e até de Huejotzingo, no Santa Cruz saíram vários índios que se iniciaram com brio na cul-"vieram estudar todas as matérias da arte da gramática para falar. Vimos que, em janeiro de 1536, sob a direção dos franciscanos, foi Pode parecer paradoxal estudar o produto, investigar a prática tos eram os que se dedicavam a construir pontes entre os dois munleitores de livros, os apreciadores de gravuras e de desenhos. Quannimato, que também esconde os criadores e escultores de glifos, os vadores do presente colonial, geralmente desaparecem sob o anodentes. Os pintores, testemunhas do passado condenado e obserem que se elaboram essas novas formas, esses ajustes sem prece-É difícil perceber com a precisão que desejaríamos os meios

> mır seu encontro inicial.61 dois espaços culturais, o indígena e o cristão, e, mais ainda, exprinhola, a Historia de la Conquista. Tudo indica que, entre 1550 e 1580, essas testemunhas privilegiadas conseguiram dominar os sacerdotes indígenas e estabeleceram o relato da Conquista espaquios uma versão dos grandes debates entre os franciscanos e os os antigos cultos. Também foram eles que registraram nos Colodos deuses, um dos textos mais densos e menos remanejados sobre cio do ano pré-hispânico e copiou, ou colocou por escrito, os Hinos naventura, por exemplo, quem explicou a Sahagún o cálculo do iníos que ainda possuíam os saberes antigos. Foi Pedro de San Bueformação ocidental particularmente sofisticada, fossem também tura. É digno de nota que esses índios, que tinham recebido uma Antonio Bejarano, também professor, e Pedro de San Buenaven-Sahagún,como Martín Jacobita, professor e reitor do colégio, era lá que se recrutavam os informantes e colaboradores que orientaram as pesquisas dos religiosos, sobretudo as de Bernardino de chegou a dirigir os índios da capital durante trinta anos. Em geral, famoso, don Antonio Valeriano, "bom latinista, lógico e filósofo" ridade, já que vários deles ocuparam cargos de governador e o mais

Foram eles ainda os exímios tradutores que corrigiram ou estabeleceram a versão náuatle dos textos latinos ou espanhóis que os franciscanos lhes entregavam, prestando, assim, um auxílio inestimável. Hernando de Ribas — morto em 1597 —, por exemplo, participou da redação dos Diálogos de la paz y tranquilidad del alma, de Juan de Gaona, e don Francisco Bautista de Contreras trabalhou com o franciscano Juan Bautista na versão náuatle do Contemptus mundi e no livro de Las vanidades del mundo. Além de manejarem, como Esteban Bravo, um náuatle excepcionalmente rico, escreviam um latim que espantava os leitores espanhóis. Dizia-se que Antonio Valeriano, que morreu em 1605, depois de ter sido governador dos índios de México por muito tempo, "até os

últimos anos de sua vida falava latim *ex tempore*, com tamanha elegância e propriedade que parecia ser Cícero ou Quintiliano". Don Francisco Bautista de Contreras era admirado pelas cartas "tão bem-compostas" que redigia em castelhano. Também foram feitas traduções do náuatle para o latim, cujo exemplo mais espetacular éa obra de medicina indígena atribuída a Martín de la Cruz, traduzida por volta de 1552 pelo índio Juan Badiano de Xochimilco com o título *Libellus de medicinalibus Indorum herbis.*<sup>62</sup>

e da semântica. São perceptíveis as pacientes pesquisas realizadas Antonio Valeriano deu sua contribuição no domínio da etimologia incontestavelmente, o Vocabulario do franciscano Alonso de Moticas e de "vocabulários" indígenas, cujo exemplo mais acabado é, fora do alcance da expressão pictográfica: a compilação de gramátodas as palavras, o alfabeto facultava algo que estava totalmente zação do náuatle. Por permitir isolar, descontextualizar e registrai mento de uma reflexão lingüística que tornava possível a alfabetise elegância e precisão. Raras vezes a colaboração intelectual foi pagās eram depurados, noções tradicionais recebiam interpretasobre o empréstimo e a tradução das categorias ocidentais, sobre os lina, no qual colaborou, aliás, o índio Hernando de Ribas. Don dante e depois reitor do colégio de Santa Cruz, contava que tinha se tle de igreja, que iria reger as relações dos índios com os padres e os nova ordem eram desvalorizados, mas, ao mesmo tempo, buscavações cristãs, vocábulos que evocavam condutas inadmissíveis na tava facilmente, aliás. Termos muito carregados de ressonâncias desembocaram na criação de neologismos, a que o náuatle se pres-"refinamentos dos conceitos e da linguagem", que muitas vezes dedicado incansavelmente, noite e dia, a "traduzir do latim para dogmas durante todo o período colonial. Don Pablo Nazareo, estuinformantes indígenas que os religiosos puderam elaborar o náualevada tão longe. E foi graças ao trabalho desses lingüistas e desses Esse domínio das línguas foi acompanhado do desenvolvi-

> Boécio e as Fábulas de Esopo. quais podemos citar o Contemptus mundi, isto é, a Imitação de Cristo de Thomas de Kempis, o De consolatione philosophiae de mas segura assimilação da cultura dos clérigos europeus, entre os bém com textos cuja tradução em náuatle basta para atestar a lenta colocaram esse grupo de índios em contato íntimo não apenas com atividades de tradutor, de perito em línguas e mesmo de impressor textos destinados à pregação, ao catecismo e à confissão, mas tammesmo pode ser dito de Agustín de la Fuente, morto por volta de língua, tão bem e tão rapidamente quanto um mestre no ofício". O lolco, "aprendeu a compor e compunha na imprensa em qualquer dade dos índios do colégio. Diego Adriano, originário de Tlatedas festas". Nem a tipografia ultrapassou a inteligência ou a capaci-Evangelhos e as Epístolas do domingo, dos santos, da Quaresma e 1610, a quem se devem várias ilustrações do *Codex de Florença*. <sup>63</sup> As nossa língua tudo o que durante o ano se lê nas igrejas da terra: os

e até hebraico, repetindo — em menor escala — o exemplo de tiniano de Tiripitío, onde a nobreza tarasca aprendeu latim, grego entre a população indígena. Vale lembrar também o colégio agoscolégio forneceram à Igreja os meios intelectuais e lingüísticos que Caltzontzin, que foi governador de Michoacán e morreu em 1562. Tlatelolco. Seu aluno mais ilustre, don Antonio Huitziméngari mentos que detinham e apoiando de todos os modos a catequese lhe permitiam penetrar no mundo indígena, trazendo os conhecifraquezas de alguns de seus alunos. De qualquer modo, os índios do de parte da Igreja e até de seus promotores, desapontados com as índios para o sacerdócio. O projeto fracassou diante da hostilidade mas logo abandonado — do colégio de Santa Cruz era formar especial com os franciscanos. Sabe-se que o objetivo primeiro característica é a íntima ligação com as ordens mendicantes, em ção de uma elite letrada, fortemente cristianizada, cuja principal Percebe-se aí, incontestavelmente, o surgimento e a constitui-

possuía várias obras em latim e era amigo do cronista Cervantes de . Salazar. Bem longe dali, na região de Oaxaca, o testamento do mais poderoso dos caciques mixtecas, em 1591, continha apenas dois livros, o *Flos Sanctorum* e o *Contemptus mundi*. Assim, a cultura letrada avançava para além das terras nauas, em regiões mais distantes, atingindo outras etnias.<sup>64</sup>

dores e informantes, que coligiam os manuscritos pictográficos. da região de Chalco e de Amecameca saíram arquivistas, compilatra os chichimecas. De Tepeapulco e de Huexotla, perto de Texcoco volta de 1550, um livro sobre a expedição do vice-rei Mendoza con olhos. Francisco Acaxitli, governador de Tlalmanalco, redigiu, poi escrita e assim registrando a história que se fazia diante de seus ção dessa nova cultura, preservando sua herança, dedicando-se a senhorias mais modestas, os principales, participaram da elaborapertenciam a essa aristocracia, mas a elites de província ou de casasse com uma dama nobre de Azcapotzalco. Outros que não pertencia à nobreza, o que não impediu que seu filho, Diego, se sobrinha de Motecuhzoma, de quem também descendia o autor da Ponce de León, autor de *Breve relación de los dioses y ritos de la gen*tle. Don Pablo Nazareo, o incansável tradutor, era casado com um: coco e escreveu a história de seu passado em espanhol e em náua Valeriano aparece aqui como exceção, já que aparentemente não tilidad, pertencia à linhagem dos senhores de Tlaxcala. Antonio Crónica Mexicayoth, Fernando de Alvarado Tezozómoc. Pedro Axayacatzin, filho do rei Cuitláhuac, que foi governador de Tex Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, don Alfonso Izhuezcatocatzir Ixtlilxóchitl e seu pai don Fernando, os mestiços Juan de Pomar e deles pertenciam a famílias de príncipes de Texcoco, de México ou de Tlaxcala. Eram de Texcoco, por exemplo, don Antonio Pimentel energia comparável a defender seus privilégios de nobres. Vários limitaram sua atuação ao apoio à catequese. Dedicaram-se com Mas os índios letrados do colégio de Tlatelolco e outros não

conservavam-nos, anotavam-nos, faziam-nos circular, redigiam relatos em náuatle e liam espanhol. Na Alta Mixteca, don Gabriel de Guzmán, cacique de Yanhuitlán entre 1558 e 1591, dominava perfeitamente o espanhol. E Michoacán, como vimos, não ficava atrás, com don Antonio Huitziméngari e os índios de Taximaroa, que, em 1560, receberam do franciscano francês Mathurin Gilbert a garantia de que as obras que lhes haviam sido confiscadas pela Inquisição seriam devolvidas.<sup>65</sup>

ligação indispensável entre os conquistadores e as populações autoctones.66 nobres vencidos mas ainda plenamente conscientes de serem a materializado nas inter-relações entre a pintura e a escrita, desses realidade colonial, foi aparentemente o procedimento constante, do o que era apenas um passado em parte proibido e a inevitável cação entre as duas sociedades. Sobreviver socialmente, concilianescribano e intérprete (ou nahuatlato), que garantiam a comunicadas pela Conquista às vezes ameaçavam perigosamente. Daí também a rapidez com que se dispuseram a ocupar as funções de davam no seio da linhagem, fazendo cópias e transcrições para juntar provas de uma legitimidade que as transformações provonhorias. Daí o cuidado com que recolhiam as "pinturas" e as guarpassado que continha "a origem, o fundamento e a gênese" das sedade ostentatória adotou, sem no entanto romper com um go ibérico, cujos trajes, emblemas (armas, brasão e cavalo) e a piemar ao modelo que a Coroa espanhola lhe apresentava, o do *hidal*indígena aprendeu a conhecer melhor seu vencedor e a se conforsociais ou econômicas, e tentando salvar o essencial: o status, os bens e os privilégios dos antigos grupos dominantes. A nobreza adaptação às novas regras do jogo, fossem elas religiosas, políticas, abertos — a "rede" furada — pela Conquista, por meio de uma reconquistar uma identidade combalida e de preencher os vazios Nessas múltiplas tentativas, percebe-se a vontade tenaz de

entre as formas pré-hispânicas e as cristianizadas, o cantochão e a vários os suportes da expressão: glifos ao lado do alfabeto e da notaentre tradições desenvolvidas sem qualquer contato prévio. São e da região de Oaxaca se envolveu. Quando o Quattrocento italiasuperfícies pré-hispânicas. Pluralidade mais prosaica nas roupas das igrejas e a imensidão aberta dos átrios inspirados nas grandes unem, nas construções religiosas, os recintos fechados e cobertos ciam os índios no zodíaco europeu. São plurais os espaços que correspondências. Ou ainda nos "repertórios dos tempos", que ini imagens cristãs ou na reutilização de símbolos de outrora, marcan nus 23-24—, que, discretamente, no segredo das memórias, sob bém está nas "pinturas" — o Codex de Tlatelolco, o Codex mexica mesmo tempo o ano indígena e o ano cristão. A pluralidade tam franca. E vários são os calendários nos anais, que registram ac dominadas pelo náuatle, que serve em todo o país como língua línguas: o latim e o espanhol se acrescentam às línguas indígenas polifonia no lugar das danças ancestrais etc. São também várias as ção musical, a imagem pintada junto da gravura, a transmissão oral riam ser consideradas irredutíveis, no estabelecimento de relações experiência mexicana reside na conjunção de práticas que podetintos mas apesar de tudo aparentados. O interesse excepcional da mesmo fundo cultural, numa mesma sociedade, em registros disantigos ou novos conforme os objetos que pinta, inspira-se num no joga com os modos de representação, utilizando-se de sistemas missos em que a nobreza indígena das terras nauas, de Michoacán soluções originais refletem as transformações, escolhas e comproe de sua preservação, a descoberta — geralmente hesitante — de se da passagem de um para o outro, dos avatares das formas antigas da coexistência de modos de expressão e códigos distintos, a análiradicalmente nova no seio dos antigos meios dirigentes. O estudo vestigar o surgimento, a partir da década de 1540, de uma cultura O longo desvio da "pintura" e da escrita teve por objetivo in-

> se escreveu".67 onde viemos e como os romanos nos subjugaram e nos convertea origem de nossa existência graças aos livros que lêem, [ou seja] de ram à fé, pagãos que éramos, bem como tudo o que a esse respeito to para relações novas e passados diversos: "Chegaram a conheces ao mesmo tempo sensível à estética e aos cânones de outrora e aber-Como se aqueles índios lançassem sobre as coisas um duplo olhar. também, de modo mais imediato, os próprios códigos perceptivos lização, que organizam não só a imagem que se tem do real, mas coexistem dois sistemas distintos de expectativa e de convencionatação e de inteligibilidade do real coexistem, o que significa que o antigo se modifica e se decompõe para integrar-se a criaçõe: exemplos disto, são múltiplas configurações em gestação, nas quais de que o Codex de Tlatelolco apresenta vários bons exemplos. E Aproximados, justapostos ou articulados, dois modos de represenpondente indígena prepondera, na mesma época, nas "pinturas" res: a iconografia ocidental predomina nos conventos, seu corres inverter, dependendo dos contextos, das convergências e dos lugaimprovisadas ou integrar elementos exóticos. As relações podem se ocuparia seu lugar determinado. Ao contrário, e vimos vários tudo, de delinear um conjunto estável, no seio do qual cada traço ganhos da criação e os produtos da sericicultura. Não se trata, conacrescentar à exploração dos recursos tradicionais — o tributo em finalmente, plurálidade das práticas econômicas, que conseguem homens e em bens, os presentes obrigatórios dos subalternos — os

Resta determinar se esta duplicação de esquemas, de categorias e de perspectivas podia desembocar intelectualmente na instalação de um novo "idioleto", uma estruturação de conjunto homogênea e duradoura, cuja associação, em algumas "pinturas", da paisagem e da cartografia (prefiguração inesperada de algo que a Holanda levaria à perfeição no século xvII) e a dimensão pictográfica das ilustrações botânicas do *Libellus de medicinalibus...* seriam

exemplos notáveis. Ou se ela nunca passou de síntese individual e iniciativa local, experiência parcial, hesitante, coleção de amostras que lembram às vezes as construções monásticas que juntam empréstimos dos mais diversos estilos. Mas o Quattrocento também não balbuciava assim em seus primórdios?\*\*

substrato das alianças foi, assim, duramente arruinado. A Coroa a uma existência marginal e a um estatuto culturalmente minorià herança autóctone. O "milagre" abortou. Ou, mais exatamente, a algumas manifestações não conseguiu instaurar uma dinâmica meio a Coroa concedeu o título de cacique e ofereceu a função de senhores pré-hispânicos e aos que se tinham infiltrado em seu coleta dos tributos e a obediência das massas. Aos descendentes dos dispensar esses preciosos intermediários, de quem dependiam a cida — qualquer que fosse sua origem — como porque não podi: gios, favores e bens, e o fez tanto por respeito pela ordem estabele procurou defender o status dos nobres, concedendo-lhes privilé talmente retirados da posição social que lhes cabia por direito. O Igreja a abandonar a poligamia. Mulheres e bastardos foram bruforam os filhos de mães repudiadas pelos maridos, obrigados pela primeiros a serem atingidos e condenados ao desaparecimento to, que submetia os costumes indígenas às leis do rei e de Deus. Os ta tiveram de aprender a se perpetuar num meio hostil e imprevis ram e conseguiram negociar alianças após a humilhação da derroexpedições, pelos massacres e pelas execuções. Os que sobrevive indígena fora dizimada pelas guerras da Conquista, pelas longas tário no universo colonial. As causas disto são muitas. A nobreza meios mais modestos, prosseguindo sob outras formas condenadas experiência foi desviada do curso que tinha tomado, em direção a capaz de controlar a irrupção do Ocidente, assimilá-la e conjugá-la A experiência cultural, social e política de que acompanhamos

que perdia o controle da repartição do tributo, ela deixava de comredes de dependência dominadas pela nobreza. Ao mesmo tempo tınham mais razões para poupar. Além disso, esfacelaram-se as o enfraquecimento de uma nobreza que as autoridades já não tante da presença européia e, acima de tudo, das epidemias agravou multiplicação dos laços individuais com a sociedade espanhola por conjuntos hierarquizados onde cada um tinha seu lugar. E a culminaram com "uma perda de renda, de poder e de prestígio que enquanto a Coroa se esforçava por reduzir ao grau de tributários o mestiçagem, da venda dos bens patrimoniais, do aumento cons-Gibson.<sup>70</sup> O efeito cumulativo dos casamentos com espanhóis, da afetou caciques e principales", para retomar as palavras de Charles tringia os direitos dos pipiltin sobre os plebeus. Essas dificuldades maior número de índios possível, ainda que fossem nobres, e resagravou-se e os nobres perderam vários macehuales que lhes eram segunda metade do século. A partir de 1570, a crise demográfica fiéis. Os sobreviventes preferiram trabalhar para os espanhóis. pondência trocada entre a aristocracia da capital e a Coroa, na tamento de don Antonio Pimentel, cacique de Texcoco, e na correspoupou a aristocracia. Ecos disso podem ser vistos em 1545, no tesalimentaram um sentimento de insegurança e incerteza que não sas e correntes usurpações, junto com a pressão dos espanhóis, ca, escaparem do tributo e se tornarem principales. Essas numeroderarem de terras antes ligadas aos templos ou ao soberano mexium rival privilegiado pelas tradições. Para macehuales ambiciosos, nhóis, de um encomendero ou de um padre era precioso, e a acusaà mercê de imprevisíveis intrigas e corrupções. O apoio dos espaque da boa vontade das autoridades coloniais, quando não estavam governador. A inovação geralmente causava muita confusão, pois hábeis e enriquecidos pelo comércio, era a possibilidade de se apoção de idolatria, uma arma garantida para neutralizar ou afastar as condições de acesso dependiam menos das tradições locais do

provavelmente só fez acelerar o processo. Nesse sentido, é significativo que o historiador Chimalpahin, embora fosse um dedicado cantor da grandeza das senhorias de Chalco e de Amecameca, tenha resolvido acrescentar a seu nome indígena o patronímico de seus protetores espanhóis, don Sancho Sánchez de Muñón, professor da escola do arcebispado, e don Diego de Muñón. Era uma prática das mais corriqueiras. Assim, à medida que se aproximava dos europeus, a nobreza desfazia os elos sobre os quais tinha construído seu poder, ainda que conservasse, como Chimalpahin, a preciosa memória de suas origens.

padres e cuidavam dos objetos do culto, os topiles e alguaciles, que se encarregavam da segurança das famílias e juntavam os fiéis para as coisas da Igreja, como os sacristãos, que acompanhavam os nária monástica.<sup>7</sup> Alguns deles adquiriam mais familiaridade com cas, desde o cultivo de árvores frutíferas até os rudimentos da culi nheiros, mas mesmo assim descobriam e aprendiam novas práti tinha nenhuma qualificação. Eram porteiros, jardineiros, cozi nárias, ainda não contestada por ninguém. A maioria deles não que exerciam sobre eles uma jurisdição e uma autoridade discricioordens mendicantes, a partir do final da década de 1530, gravitava tributos e, na verdade, exclusivamente dependentes dos religiosos, uma multidão de servidores indígenas isentos do pagamento de bém abertas pela Igreja. Ao redor dos conventos fundados pelas regidores, escribanos e até governadores. Havia outras brechas, tamções importantes no seio da comunidade, tornando-se alcaldes tos <sup>71</sup> e, pouco a pouco, estes últimos começaram a ter acesso a tun Nobres e plebeus começaram, assim, a aprender a ler e escrever jun na se tornara mais fluida, e as populações, menos numerosas ções sociais, em parte porque a estratificação da sociedade indíge segunda metade do século, tendeu a não levar em conta as distin preocupou-se, nas primeiras décadas, em formar a nobreza. Na Preocupada em atingir as elites e carente de recursos, a Igreja

> pertenciam a esse grupo. sobre temas cristãos e paracristãos, esboçando um cristianismo que já começava a escapar de seus propagadores, provavelmente manuscritos deixados pelos religiosos ou compunham cantares var seus "ídolos". Os índios que, por vontade própria, copiavam os zelo comparável ao que outros tiveram ou tinham ainda em preserrendas e cuidavam dos objetos do culto e dos enfeites da igreja, com zavam batizados na ausência do padre, registravam esmolas e ofefissão ou a morte, ajudavam-nos a redigir seus testamentos, realiampla. Os chantres e fiscales preparavam os agonizantes para a conrespeito à responsabilidade espiritual no seio da comunidade mais da Conquista. Tratava-se de uma posição importante, porque dizia tributo e adquirir um status que não teriam ousado pretender antes número cada vez maior de recém-chegados, felizes por se livrar do igreja: ao lado de cantores e *fiscales* de origem nobre se agregava um cada *pueblo* e os havia até nos menores vilarejos. Tal inflação é um cílio de 1555 se alarmou. Costumavam ser mais de uma dúzia em perfeito exemplo do processo que afetou o conjunto dos índios de ros e trombonistas se multiplicavam tão rapidamente que o Con-Chantres e músicos, organistas, flautistas, trompetistas, sanfoneia missa, e os músicos e chantres que participavam dos ofícios.

Um outro grupo, próximo do precedente, tinha contatos estreitos com outras formas ocidentais. Eram os construtores, escultores e pintores que, sob a direção dos religiosos, em mais de trezentos locais, edificavam conventos e igrejas, esculpiam fachadas e capitéis, pintavam milhares de metros quadrados de afrescos. Foram eles que, insensíveis — e não por acaso — à sucessão cronológica dos estilos europeus, inventaram o estilo tequitqui de deram a suas obras ares alternadamente românicos, góticos, manuelinos, moçárabes, renascentistas ou platerescos. Entre eles, verificava-se a mesma distinção que opunha aristocratas das cidades e pequenos notáveis de província: formados na prática, os artesãos que traba-

lhavam em localidades isoladas não podiam ser confundidos com os dos ateliês de San José de los Naturales em México, de Santiago de Tlatelolco e de Tlaxcala, que recebiam encomendas de todo o vale do México, do vale de Puebla, de Michoacán e da região de Oaxaca e se inspiravam largamente nas formas ocidentais.

conta do impasse." embaralhamento no seio do mundo indígena não bastam para dar dade". Mas a redistribuição das cartas sociais, ou melhor, seu liferação de principales que nada deviam ao "sangue" ou à "antigüiça entre a tradição nobiliária e a cristã via-se condenado pela prosaberes outrora controlada pelos pipiltin. O projeto de uma alian medida em que o poder e a influência social desse grupo diminuía cada que se destinava à nobreza perdia seu sentido e sua eficácia, na xeque os processos culturais que percorremos. A formação sofistidade. Essas sucessivas modificações do corpo social punham em e, sobretudo, cujo horizonte se limitava aos territórios da comunisível estimar que, na segunda metade do século, longe de ficarem irresistivelmente. A irrupção de novos notáveis rompia a cadeia de hispânicas, que não estavam ligados a domínios e casas senhoriais mação de um grupo de notáveis cujo poder não tinha raízes pré res. Disso resulta, no altiplano, em Michoacán e em Oaxaca, a forescalões da hierarquia, tornando-se chantres, fiscales e governadorestritos aos empregos subalternos, plebeus invadiam todos os pintores, escultores, índios de igreja e autoridades civis. Mas é pos É sem dúvida difícil distinguir nobres de macehuales entre

A difusão da escrita e dos escritos, o estudo e a preservação parcial das culturas indígenas supunham, por parte da Igreja e da Coroa (de que a primeira dependia, por meio do patronato), um clima de abertura e curiosidade que foi se esvaindo a olhos vistos nos anos seguintes à abdicação de Carlos v (1556) e ao encerramento do Concílio de Trento (1563). A Espanha tornou-se defensora da Contra-Reforma. Na Nova Espanha, esse endurecimento

proporções notáveis e a uma velocidade acelerada. Tendo sido, dade colonial na qual o peso dos espanhóis, mestiços, negros e mulatos aumentava, enquanto a população indígena diminuía em audiencia, o clero secular e os bispos; teve de ajustar-se a uma socieoutros poderes concorrentes, a administração do vice-rei, a extensos privilégios, a Igreja regular teve de aprender a contar com constituir uma potência econômica considerável ou de gozar de dos ao surgimento de uma cultura indígena-cristã. Sem deixar de como vimos, muitos dos procedimentos, tentativas e ajustes ligaque era aceitável das culturas antigas. Foram eles que inspiraram, do difundir as técnicas do Ocidente e ao mesmo tempo preservar o as populações conquistadas e os conquistadores, tinham procuratandade," tinham se empenhado em constituir uma barreira entre se encarregassem, eles mesmos, de lançar as bases de uma nova crisexperiências realizadas durante o século xv1. Os franciscanos cular os franciscanos, para compreender o enfraquecimento das haviam sonhado com uma Nova Espanha em que apenas os índios mos deixar de lembrar o recuo das ordens mendicantes, em partiaos índios". Além dessas medidas e desses abandonos, não podese pronunciava contra o ensino "do latim, da retórica e da filosofia em que se ensinava a ler e escrever. Em 1585, o arcebispo de México demias, para tornar-se, no início do século XVII, apenas uma escola o número das matérias ensinadas e perdeu seus estudantes nas epiexperiência do colégio de Tlatelolco, que pouco a pouco restringiu tenham conseguido se tornar padres. Tais medidas condenavam a neófitos e menores espirituais, ainda que alguns deles, mais tarde, competência da Inquisição, reduzindo-os à condição de eternos do sacerdócio e das ordens religiosas para os índios e retirou-os da Além disso, noutra decisão determinante, a Igreja fechou as portas de livros e escritos, particularmente aqueles em língua indígena.75 (1571) e pelo aumento do controle sobre a impressão e circulação manifestou-se pelo estabelecimento do Tribunal do Santo Ofício

mais do que úteis, auxiliares insubstituíveis da Conquista e da colonização, as ordens mendicantes (assim como os nobres indígenas) tornaram-se, na segunda metade do século, parceiras que se impunham muito menos. É preciso lembrar que o abandono progressivo do colégio de Tlatelolco foi contemporâneo da suspensão das grandes construções monásticas e dos grandes atrios, cujo espaço inútil só acolhia agora populações esparsas.

O enfraquecimento demográfico que afetava todos os índios e a decorrente modificação da relação de forças concorreram, assim, para barrar o desenvolvimento de uma cultura original, que conseguia integrar a contribuição cristã e européia a um fundo e uma tradição autóctones. Era uma cultura que morria à medida que florescia:

nos dias dehoje [isto é, os últimos anos do século], nas cidades e pueblos mais famosos desta Nova Espanha, não restou por milagre um só índio principal ou de alguma nobreza, os palácios dos antigos senhores estão no chão ou em ruínas, as casas dos plebeus estão vazias e devastadas, os caminhos e ruas estão desertos, as igrejas, vazias nas festas..."

Não foi, portanto, a irredutibilidade das culturas que provocou o fim das sínteses iniciadas. Ao contrário, apesar dos "traumas" da Conquista e da dura prova da colonização, surpreendem a rapidez de aprendizagem da escrita e a capacidade de registrar a nova sociedade com o pincel. Essas reações, essa permeabilidade, comprovam que a comunicação e o intercâmbio não apenas eram possíveis, mas frutificaram, por meio de ajustes às vezes sutis. Resta saber até que ponto eram viáveis, qual seria o limite do manejo concomitante de dois modos de encarar o real e a pessoa que parecem irreconciliáveis e da manutenção do equilíbrio entre duas linguagens, para obter uma síntese original. E essa questão convida a

·mente da imagem à escrita, invertendo o que podemos observar do catolicismo.78 siva das relações de força e apreciar melhor o grau de plasticidade neses convertidos ao cristianismo, para medir a importância decições das elites mexicanas aos comportamentos adotados pelos chiatualmente ao nosso redor. Também podemos comparar as reahistoriador, ilustra o percurso de uma cultura que passa repentinapintada e o oral e, para além das preocupações do antropólogo e do por um enfrentamento mais complexo entre o alfabeto, a imagem dente, permite renovar o debate, substituindo o par oral/escrito da. A originalidade da experiência mexicana fica ainda mais evisuperficialmente pelo Islã e postos diante de uma literacy importaturas locais entre os povos da África incorporados ou alcançados da de uma dominação estrangeira. Pensemos nas reações das cul imposição ou a influência de uma religião monoteísta acompanha nes diante de uma reviravolta em seus modos de expressão, sob a investigar outros contextos que também puseram as elites autócto-

Limitemo-nos a sublinhar que a Conquista espanhola, concebida em sentido amplo, não se realizou apenas por meio de proibições, destruições e extinções. Teve implicações menos espetaculares e igualmente dissolventes a longo prazo. Implicações latentes, mudas, que tomaram a forma tanto de desqualificação (do oral), de descontextualização (da linguagem pictográfica em relação a seus referentes costumeiros, ou de elementos dessa linguagem em relação ao conjunto que os organizava), de singularização, de redução do campo das conotações, de distanciamento. Essas inflexões e deslocamentos não foram exercícios intelectuais ou produtos de um enfrentamento abstrato entre grandes entidades que por comodidade chamamos de culturas, mas resultados concretos de práticas tão diversas quanto a pintura de glifos, o registro por escrito, o desenho cartográfico e a criação plástica. Foi por meio dessas práticas que ocorreu a revolução dos modos de expressão e de comu-

cabada, pois abortada cedo demais, a experiência mexicana só prosperou enquanto o equilíbrio de forças assim o permitiu. Pois tudo nos leva ao peso dos homens e à morte coletiva: o enfraquecimento e a dizimação das antigas nobrezas, a mobilidade social, o declínio do "império dos mendicantes", o aumento dos mestiços e brancos. As "pinturas", aliás, não deixaram de evocar as epidemias, os doentes e os mortos que estas deixaram, do Codex Telleriano-Remensis ao Codex Aubin ou ao Codex Sierra. Contudo, se a incidência imediata, social e econômica, da hecatombe das populações indígenas é facilmente perceptível (e relativamente conhecida), resta delimitar seu impacto sobre as memórias, antes de observar, no seio de outros grupos, a emergência de novas alternativas culturais, à medida que a nobreza indígena desaparecia num interminável crepúsculo.

## 2. Memórias de encomenda

A originalidade das formas que vimos surgir no México indígena do século XVI não pode ser dissociada daquilo que não podemos evitar chamar de "modernidade" da Espanha conquistadora e do império de Carlos v. Sabe-se que, apesar do precedente mouro, foi na Nova Espanha que a Igreja e o Estado lançaram a colossal empresa de sujeição de grandes populações a uma "polícia", um gênero de vida uniforme, e foi também lá que a prática impôs uma definição precisa do casamento cristão, uma pedagogia da confissão em grande escala, e onde, ainda, a Coroa se desvencilhou de formas feudais... "Modernidade" igualmente espantosa nos questionários enciclopédicos, concebidos, repensados e posteriormente remanejados, antes de serem aplicados em toda a extensão da península e na imensidão de um continente praticamente desconhecido.

Entre 1578 e 1585, em toda a então Nova Espanha, os *corregidores* e *alcaldes mayores* convocaram os responsáveis pelos *pueblos* indígenas para responderem a um questionário elaborado pelo