# D01 - S0

empeñado en un esfuerzo sin precedentes por devolver una Zanker analiza el arte de los tiempos de Augusto, quien, identidad a los romanos tras la crisis social y política de monumentos en particular, sino en el conjunto de imágeiconográfico. Su interés no se centra en la interpretación de fines de la República, creó, de hecho, un nuevo lenguaje querido ver en el éxito del programa de renovación de y formas de convivencia social, en la medida en que se incluidos ritos religiosos, vestimenta, ceremonias oficiales nes que influyeron en los contemporáneos de Augusto, que ellos mismos utilizaban. ban el poder sucumbieron a la influencia de los símbolos plejidad del proceso, ya que incluso aquellos que detenta-Augusto y el poder de las imágenes revela la mayor com-Augusto el efecto de un refinado aparato de propaganda, decantan como representaciones visuales. Si bien se ha 'mentos de cuforia. Partiendo de esta premisa, Paul as imágenes reflejan el estado de una sociedad y su sistema de valores, así como sus crisis y sus mo-





ALIANZA EDITORIAL

Paul Zanker (\*9) F

Augusto y el poder de las imágenes

Versión española de Pablo Diener Ojeda

The day and the state of the st Walter Trillmich Revisión técnica de

Z COCK

Alianza Editorial

3201 Jackson, regression from

privately to decrease the control of

Aun después de Accio, la actitud de muchos romanos, sobre todo entre la clase alta, era pesimista. Una de las principales razones de la aprehensión respecto al futuro derivaba de la idea, muy difundida, de que la guerra civil y otros desastres habían sido causados por la decadencia moral. Las consignas demagógicas de la crítica cultural llevada a cabo durante décadas parecían haber sido interiorizadas. El propio Livio, cuya actitud respecto al nuevo régimen era positiva, da una idea sombría del presente al comienzo de su obra: «No somos capaces de soportar nuestra propia inmoralidad ni tampoco los antídotos correspondientes.»

Por otra parte, surgían esperanzas verdaderamente utópicas. Sibilas, augures y políticos, todos habían prometido una época de paz y bienestar. Como en toda época de transformaciones, la desesperación y las fantásticas esperanzas de futuro iban a la par. El Princeps se enfrentaba tanto a la profunda desconfianza como a la tensa expectación. Debía demostrar que su interés no sólo se centraba en la consolidación de su poder, sino que realmente se preocupaba por la reconstrucción del Estado y de la sociedad. Se trataba de crear la sensación de que él estaba en condiciones de resolver las verdaderas causas de la desgracia. Era necesario ofrecer signos convincentes.

Junto con la «restitución de la res publica» y el desarrollo de su nuevo estilo político, Augusto puso en marcha un amplio programa de «saneamiento» de la sociedad. Sus lemas eran la renovación de la religión y la moral, de la virtus y de la dignidad del pueblo romano. Nunca antes —y posteriormente sólo ocurriría de forma ocasional—el establecimiento de un gobierno había ido acompañado de un programa de política cultural tan amplio ni los valores en que se sustentaba habían sido visualizados de forma tan sugerente.

En el curso de los siguientes veinte años, surgió un nuevo lenguaje

iconográfico. No sólo cambiaron los signos e imágenes en un sentido estrictamente político, sino que se modificaron también la imagen de la ciudad de Roma, el aspecto y la decoración de las casas e incluso la vestimenta de la gente. Es sorprendente la uniformidad con la que la comunicación visual se puso al servicio de los nuevos propósitos, así como también la impecable coincidencia entre las ideas básicas y las consignas. Sin embargo, tampoco en este caso existía un proyecto detalladamente planificado en el cual pudiera reconocerse una campana propagandística para la renovación de los valores romanos. Del mismo modo que ocurriera con la difusión de los signos después de la batalla de Accio, también en este caso muchas cosas resultaron «por sí mismas» después de que el *Princeps* indicara el rumbo y lo sostuviera con toda consecuencia.

No hacía falta siquiera plantearse un nuevo programa; éste ya existía. Desde hacía ya varias generaciones se mencionaba, describía y lamentaba la desgracia insalvable que significaban los males del Estado y la sociedad. Para muchos contemporáneos lo sorprendente, rayano casi con lo maravilloso, era que el nuevo soberano hiciera de este eterno lamento el objeto de un quehacer político serio. Con singular serenidad asumió como tareas políticas concretas las cuestiones que en los años treinta se plantearan como deficiencias o como esperanzas. De este modo, obtuvo un marco que le serviría de orientación para su actividad. En los siguientes capítulos veremos con qué naturalidad, casi con ingenuidad, se hizo cargo de todo el ámbito de su quehacer pieza por pieza y cuán sistemáticamente abordó todo lo negativo contenido en la crítica cultural ejercida durante el período tardorrepublicano, hasta que finalmente, en el año 17 a.C., pudo dar por iniciada la Edad de Oro.

Lo primero era el programa de renovación religiosa (pietas). Siguieron los esfuerzos relacionados con los edificios públicos (publica magnificentia) y la restauración de la virtus romana en la campaña contra los partos (20 a.C.). Fortalecida de esta manera la conciencia de sí mismo del pueblo dominante podían y debían imponérsele las leyes para la renovación moral (18 a.C.). Con ello concluía el saneamiento interior. Nada se oponía ya al inicio de la Edad de Oro. Así de simple se planteaba la situación.

Pero al principio los puntos de este programa, naturalmente, no eran mucho más que las antiguas declaraciones de intenciones, sobre cuya base habría que desarrollar poco a poco actividades, edificios e imágenes. Para ello el *Princeps* requería muchos colaboradores. Dado que no existen fuentes literarias en relación con el complejo proceso de materialización de este programa cultural, hemos de servirnos di-

rectamente de las diversas manifestaciones y monumentos para hacernos una idea de cómo se desarrolló la cooperación entre el *Princeps*, sus colaboradores políticos, los poetas dispuestos a participar, los arquitectos, los artistas y los talleres.

who has the state of the form the first first for the state of the first form the

Pietas no sólo era una de las virtudes del Princeps inscritas en el clípeo honorifico: habría de llegar a ser uno de los principios fundamentales del Estado augústeo. Desde Catón el Viejo se postulaba que la negligencia hacia los dioses era la causa principal de la degeneración del Estado y de las costumbres, de la autodestrucción y de la decadencia.

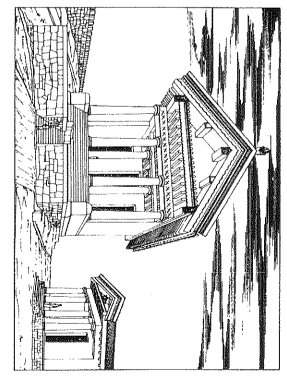
«Manchado estarás tú, romano, por la culpa de tus padres, hasta que recuperes los templos y todos los santuarios derruidos, así como las imágenes de los dioses tiznadas por el humo» (Horacio, Carm. III 6)

Era aquí donde el «salvador» había de iniciar su labor. Su trabajo se desarrolló de acuerdo con un plan y abarcó numerosas tareas. Ya en el año 29 a.C. se dio a conocer un programa de restauración religiosa. Octaviano obtuvo del Senado el encargo de completar o restituir el sacerdocio. Cultos que no existían sino de forma puramente nominal fueron restablecidos; las estatuas, los ritos, los atuendos sacerdotales y los cantos de culto fueron renovados y, cuando fue preciso, reinventados. A partir de aquel momento habrían de respetarse minuciosamente todas las prescripciones religiosas. Apenas un año más tarde, juntamente con la consagración del Templo de Apolo, se inició el gran programa de saneamiento de los templos.

Residente mi sexto consulado (28 a.C.) restauré 82 templos en la succession de modo que no desatendí ninguno que en aquel momento requiriera una renoxación» (Res Gestae 20).

Hacía ya mucho tiempo que se hablaba de la necesidad de tales medidas. En ningún aspecto se reflejaba con tanta claridad la búsqueda nostálgica de identidad tardorrepublicana como en el renovado interés por la religión de los antepasados. Fue sobre todo el gran polígrafo y poeta M. Terencio Varrón (116-27 a.C.; pretor en el año 68 a.C.) quien compiló en sus 16 libros Antiquitates rerum divinarum—«Antigüedades divinas»— lo que se sabía de los antiguos cultos e intentó reconstruir lo que había pasado al olvido. Sin esta obra, el programa de restauración de Augusto no habría sido realizable en toda su amplitud. Varrón había llevado a cabo sus estudios con afán

Jan Cal



85. Cosa, Capitolio, siglos 111-11 a.C. Los templos arcaicos con sus techos de madera y decoración de terracota contrastaban enormemente con los nuevos edificios de mármol.

y entusiasmo patrióticos. En una cita posterior se dice que él (Varrón) «teme que los dioses no sucumban por un ataque del enemigo, sino por la indiferencia de los ciudadanos. El los salva de esta ruina mediante sus libros y los imprime en la memoria de los buenos. Esto le parece de mayor mérito que la acción de Metelo por salvar del fuego los objetos de culto de las Vestales y que la de Eneas por salvar los Penates de la ruina de Troya» (San Agustín, De civ. dei VI 2).

Estas eran imágenes que con una fuerte carga emocional, sin duda surtirían efecto incluso en Augusto. Varrón había dedicado su escrito a César y con ello lo había exhortado a actuar. Mas si bien la idea de una renovación religiosa se hallaba presente —piensese en los proyectos de los templos durante los años treinta—, sólo pudo llevarse a cabo un programa sistemático bajo la nueva situación creada después de Accio.

Aŭn en el año 32 a.C. el impulso debió venir de fuera. T. Pomponio Atico, erudito amigo de Cicerón y adinerado suegro de Agripa, había exhortado entonces a Octaviano a reconstruir el Templo de *Iuppiter Feretrius* a fin de que el dux Italiae pudiera compararse en heroísmo con Rómulo, el fundador de la ciudad. Al parecer, Octaviano era receptivo a este tipo de manifestaciones. Un año después tuvo lugar la declaración de guerra a Antonio y Cleopatra en el Circo Flaminio; en aquella ocasión —ataviado a la antigua como fetialis—

pronunció una fórmula que parecía mágica. En principio este tipo de mente. Por toda la ciudad se levantaron andamios. Era evidente que duda alguna de que la vuelta hacia los dioses estaba planteada seriacuando al año siguiente Octaviano comenzó de forma espectacular a el antiguo augurium salutis como un voto por el bien del Estado y rriendo con ello a un rito arcaico nunca visto, cuando fue renovado medida que se tueron multiplicando --cuando en el año 29 a.C. el ta debió de percibirlas como arcaísmos propios de una moda. Pero a representaciones provocó probablemente cierta extrañeza y la élite cularrojó la lanza ritual de madera al campo simbólico del enemigo y renovador de todos los santuarios» (Livio, 4, 20, 7), «los templos no el vencedor se había propuesto realmente que con él, el «fundador y renovar realmente «todos» los templos antiguos— ya no podía caber Templo de Jano fue cerrado ceremonialmente en señal de paz recuvolverían a sentir los efectos del tiempo» (Ovidio, Fasti II 61).

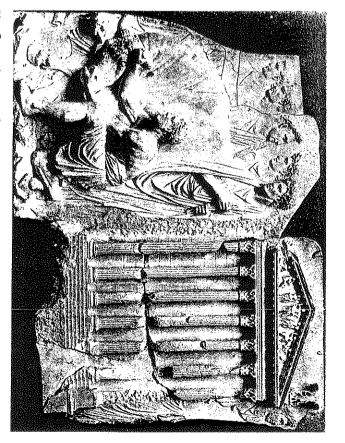
nado (v. fig. 62). mármol los dos venerados y antiguos templos del Foro, el Templo especial que constituía el Panteón destinado al culto del soberano. obras de Agripa no se encuentran templos, con la excepción del caso servaba para sí la construcción de los santuarios, la tarea más imporción. Ante la multitud de proyectos arquitectónicos, en el futuro se monialmente en los años 6 y 10 d.C. en su calidad de sucesor desigde los Dioscuros y el Templo de la Concordia, que consagró ceretante y más noble en opinión de Augusto. Incluso entre las numerosas distinguiría entre las obras de tipo sacro y profano. El soberano rezación. Esto comenzaba con la distribución de las tareas de construc-Tiberio, en cambio, fue autorizado a renovar con edificaciones de Un programa de tal envergadura requería planificación y organi-

decoración parcialmente en oro llegaron a ser símbolos de la nueva el mármol que se obtenía en las canteras de Luni (Carrara), y su rica Roma, atraídos por la perspectiva de obtener grandes trabajos y buena época. Los mejores arquitectos y artistas acudían de Oriente hacia fachadas resplandecientemente blancas de los templos, construidas con El lema vigente era: «El máximo esfuerzo para los dioses». Las

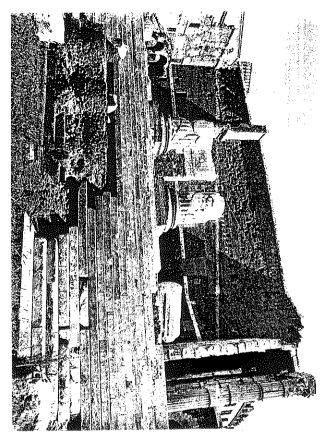
en lo que respecta al propósito de los edificios y a las ideas básicas del programa de renovación religiosa. En todo caso, los templos no Es evidente que al menos los jefes de obras, recibían directrices claras

> debian ser erigidos en el estilo de los antiguos —de piedra toba con nuevo espiritu. nado y pesado por la rica decoración. Aquello que anteriormente se ahora concebido y canonizado conscientemente como la expresión del había dado como resultado forzoso de un proceso de aculturación era manos: un podio alto, un pórtico profundo y un frontispicio empimismo tiempo con las formas tradicionales de los templos italico-rotem<u>plos griegos, e incl</u>uso superarlas (v. p. pesados techos de madera y decoración arcaizante de terracota (tig. Más bien se quería imitar las más bellas e imponentes formas de los 300), combinandolas

ruinas el aspecto sugerente de los templos augústeos de mármol, ediy la liturgia podía desarrollarse teniendo la tachada como escenario De este modo el altar quedaba integrado en el conjunto de la fachada aire libre, en la cual frecuentemente está incorporado el altar (fig. 87). ficaciones que habían sido concebidas por entero en función de la llamada Ara Pietatis Augustae (fig. 86), ilustran mejor que sus propias Detrás se yerguen las columnas conntias de proporciones particular fachada. Por lo general, al podio le antecede una amplia escalera al Las fachadas de los templos, representadas en los relieves de la asi



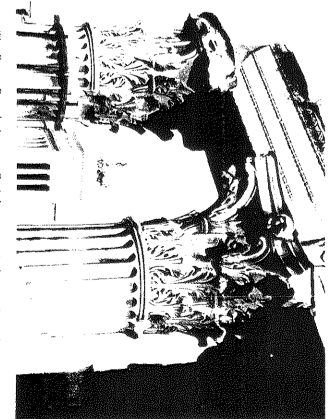
<u>x</u> Escena de un sacrificio ante el Templo de Mars Ultor. Relieve de un altar de la época de Claudio, parecido al Ara Pacis (v. fig. 126).



87. Roma, Templo de Mars Ultor. Escalera de mármol con el altar integrado (se conserva sólo parcialmente)

sacra). Pero también las basas, los arquitrabes, los frisos, los encasede figuras de acrotera. más rico ornamento. A ello se suma la abundante decoración escultonamientos, las molduras de los techos, todo estaba decorado con el tos capiteles (fig. 88) habían sido elegidos por sus hermosas formas mente elevadas, separadas unas de otras por pequeños intervalos. Estórica en el frontispicio, en los costados de las escaleras y en forma (con el tiempo, los demás órdenes desaparecieron de la arquitectura

espíritu y de la nueva conciencia. La veneración de los dioses y la arcaizante de la religión romana en el sentido que planteara Varrón. de elementos tan diversos presupone un análisis de planteamientos con un lenguaje formal ya hecho. La intrincada combinación artística al servicio del programa de la pietas. La nueva ideología se encontró consecuencia de la competitividad, pudo ponerse en aquel momento Los templos de mármol no sólo debían servir de marco solemne para del piadoso Princeps no se limitaban únicamente a una renovación fundamentales. Las magníficas fachadas muestran que las intenciones publica magnificentia iban a la par los ritos renovados, sino que también debían ser un signo del nuevo La recargada ornamentación, que se había hecho habitual como



Roma, Foro de Augusto. Capiteles con arquitrabe, anteriores al año 2 a.C.

gunos de los principales arquitectos y artistas tuvieran acceso directo deseos y no los propios. En la Antigüedad no existió el artista «liberal» lo hacían, como en el caso de las «Elegías» de Tibulo—, los arquiponsabilidad, glorificaban al monarca y aplaudían sus acciones --o no Mientras que estos últimos escribían sus versos bajo su propia restido, el papel de los arristas plásticos era distinto del de los poetas. las formulaciones o imágenes concebidas por los poetas. En este senque al menos los principales artistas se familiarizarían rápidamente con mamente en sus principales componentes, ha de darse por entendido plasticas creadas con motivo de algún hecho singular coinciden íntien algunos casos incluso tenían acceso directo a Augusto. Es de supoetas, los cuales se reunian, por ejemplo, en la casa de Mecenas y a círculos de amigos como los que conocemos en relación con los era necesario un constante intercambio de ideas. Es probable que alpacidad artística debía ser conducida hacia el rumbo deseado. Para ello tectos, escultores y organizadores de festejos o de ceremonias se halaban directamente al servicio de sus patronos y llevaban a cabo sus los grandes proyectos. Teniendo en cuenta que los poemas y las obras poner que seria una comisión quien determinara las líneas básicas Todo esto debía ser explicado a los principales artistas, cuya ca-

que se realizaban antes y después de una campaña militar corresponmaba, en aquel momento, el recientemente concluido Foro de Julio antiguos templos debían ser renovados, la veneración de las distintas tenido que ceder los libros sibilinos a Apolo palatino y las ceremonias antiguo dios del Estado se lamentaba de que el soberano le escatimara templo capitolino de Júpiter. A pesar de las opulentas ofrendas con nados, configuraban un conjunto que podía competir incluso con el las ceremonias rituales y actos del Estado con los que estaban relacioxas, su decoración arquitectónica y las ofrendas votivas, además de templos con los pórticos que los enmarcaban y las edificaciones ane-Palatino y a Mars Ultor en el nuevo Foro de Augusto. A ello se su-Estado, sino a los dioses más cercanos a Augusto, a Apolo en el lugares de culto ni tampoco correspondieron a los dioses del antiguo caso. Los edificios más costosos no fueron erigidos en los antiguos divinidades implicaba un desembolso muy diferente en uno u otro teriales y a los costes de construcción. Así pues, si bien todos los neral de cada obra mediante disposiciones relativas al solar, a los matemplos, Augusto determinaba en primera instancia el contexto ge-Júpiter en el Capitolio estableció una directa relación con el Princeps terior» (v. p. 254). Pero no sólo los templos de Venus, Apolo y Mars dían ahora a Mars Ultor, cuyo templo se había convertido en el centro no fue el único centro del culto del Estado. Así, por ejemplo, había devotos (Suetonio, Aug. 91, 2). De hecho, bajo Augusto, Júpiter ya las que Augusto honraba constantemente a Júpiter, se decía que el César con el templo de Venus Genetrix. Cada uno de estos nuevos mediante la construcción de un nuevo templo. de las ceremonias correspondientes a las actividades de «política ex-Ultor estaban intimamente ligados al soberano: también el culto de En cuanto a sus propias renovaciones o nuevas construcciones de

estandartes reconquistados y un pequeño templo de planta circular de tos» aparece el edificio de seis columnas con su imagen de culto, una una serie de monedas acuñadas después de la «victoria sobre los pardimensiones, todo de mármol, y lo honró con frecuentes visitas. En hizo construir para Iuppiter Tonans un precioso templo de pequeñas calidad de elegido y de su íntima relación con el celestial dios del sólo al esclavo que le precedía. ¿No era ésta acaso una señal de su por un milagro cuando un rayo rozó su silla de mano matando tan (fig. 89 a); es sintomático que aquí también estén representados los figura de Zeus obra de Leócares, el escultor del arte clásico tardío trueno? Sea como fuere, en las cercanías del gran Templo de Júpiter Mars Ultor en el que fueron depositados (fig. 89 b): el favor de los En la guerra contra los cántabros, Augusto había salvado la vida

dioses permiría a Augusto la realización de sus grandiosas empresas.

en el proyecto arquitectónico. Pero en la escala de valoraciones se imponía la conservación del solar y en ocasiones también de la planta. tiguos dioses del Estado; por ejemplo, el de los Dioscuros y el de la imperial. nueva capa de estuco, pero conservaron los antiguos techos de madera reparados; las columnas de piedra toba fueron recubiertas con una que habían sido renovados el año 28 a.C. En parte sólo habían sido hallaban muy por debajo de estos edificios los 82 templos y aediculae A pesar de toda la riqueza de las formas ello implicaba limitaciones Concordia en el Foro romano, pero en este caso el rigor de la religio y las terracotas de los techos. Esto ponía de manifiesto, de forma con los nuevos edificios de mármol erigidos para los dioses de la casa palpable, cuánto habían descendido en importancia en comparación No era menor la suntuosidad de los nuevos edificios para los an-

ampliar y modificar la antigua religión y en establecer una estrecha a ser prohibidos temporalmente. Así como Augusto no vacilaba en objeto de atención para el Princeps. No fueron incorporadas al calenrelación entre los cultos tradicionales y su persona y su casa, en este dario de la religión del Estado y sus diversos cultos llegaron incluso entonces de gran veneración entre la población, mas en absoluto eran riesgos de desintegración, de infiltración extranjera y de formación de con los principios de la religión romana del Estado. Para el nuevo el individuo, no con el ciudadano del Estado, y esto era incompatible giones redentoras y de carácter extático establecían una relación con caso creyó que su deber era actuar con dureza. En Oriente, las relirégimen —al igual que anteriormente para el Senado— ello implicaba Las divinidades orientales y egipcias, sobre todo Isis, gozaban ya





circular de Mars Ultor, en el Capitolio. Marte aparece representado en un estilo arcaizante y de culto se utilizaba una estatua de Zeus del escultor clásico Leócares. b) Templete de planta 89. Denarios, Hispania 19/18 a.C. a) Templo de Impiter Tonans en el Capitolio. Como imagen sostiene los signa recuperados de manos de los partos (v. fig. 148 b).

a causa de sus méritos habían sido incluidas en los cultos del Estado dades que desde hacía ya tiempo se habían enraizado en Roma y que sociedades secretas. Sólo se hacía una excepción con aquellas divini-Pero incluso en este caso existía una evidente discriminación.

nuevamente hasta en el año 17 d.C. por Tiberio (Dión, 50, 10; Tácito precisamente el año de la batalla de Accio, no pudiera ser consagrado tríada dionisíaca (Liber, Libera y Ceres) en el Aventino, incendiado sulta significativo que un templo de tal popularidad como el de la en su Res Gestae. También en este contexto existían prioridades. Regusto no renovó todos los templos inmediatamente, tal como afirma extraño, con sus danzas extáticas y sus sacerdotes de largas cabelleras aquel templo situado a escasa distancia de su casa y dejó este culto enfatizaban el contenido nacional de la Magna Mater, su relación con Augusto renovó —no en mármol, sino en piedra toba (peperino) había sido incorporado en el año 205 a.C. después de consultar cor (galli), a cargo de los libertos. Parece ser que en el año 28 a.C. Aulos troyanos y su calidad de protectora de las ciudades y las murallas. los libros sibilinos— se incendió el año 3 d.C. Aun cuando los poetas El Templo de la Magna Mater (Cibeles) en el Palatino --cuyo culto

.....

era manifiesto. nuevos edificios de culto que Augusto había erigido para sus dioses plos erigidos con distinto grado de dispendio. El predominio de los portancia de cada una de las divinidades mediante la vecindad de tem-Los contemporáneos obtenían una imagen diferenciada de la im-

superaba con mucho todo lo precedente. santuarios. La nueva pietas estaba en condiciones de equipararse con la devoción de los antiguos, pero, la magnificencia de la nueva Roma aquel momento eran atendidos con esmero en medio de los grandes Estado a través de la multitud de pequeños cultos arcaicos que en estableció también claramente una ligazón con la tradición del antiguo los dioses (Ovidio, Fasti V 553). Pero la renovación de la religión La magnitud de los edificios se correspondía con la magnitud de

et domiti magnas possidet orbis opes Simplicitas rudis ante fuit nunc aurea Roma est

pues posee las enormes riquezas del mundo sometido] (Ovidio, Ars am. III [Antes dominaba la tosca sencillez, ahora Roma es una ciudad dorada

## Nuevos programas iconográficos

organización que hasta entonces sólo se habían presentado en casos arquitectos y artistas a hacer frente a problemas de estructuración y cabo durante casi 40 años, obligando constantemente a los principales los reyes de Pérgamo. La riqueza de decoración figurativa y de maparticulares como, por ejemplo, en el gran proyecto arquitectónico de ficos y decorativos claramente concebidos. ¿Cómo debían ser decocompleja organización del espacio, sino también programas iconográmente debían ser decoradas en corto tiempo no sólo requerían una teriales exigida por los patronos, y las grandes áreas que frecuentela divinidad del templo en cuestión y la relación de estos dioses con el resto del programa iconográfico? Todo debía ser considerado: el tradición como la relación con el presente?; ¿cómo asociar el espacio mentar las numerosas fachadas para que en ellas se reflejase tanto la ceps para sus propios edificios- también instructivo?; ¿cómo ornaque su contenido resultase coherente y ---según las exigencias del Prinrados los largos pórticos de los santuarios de Apolo y Marte de modo el nuevo Estado y, naturalmente, con el Princeps. motivo para la construcción del templo, los dioses relacionados con interior de la cella de un templo y las nuevas imágenes de culto con El amplio programa para la construcción de templos se llevó a

de un templo augustal. Sobre el centro del frontispicio aparecen tres cordia con dos divinidades afines y relacionadas también en el culto figuras estrechamente entrelazadas. Probablemente se trate de la Con-(fig. 90) da una idea del complejo conjunto de imágenes de la fachada Una moneda con la representación del Templo de la Concordia

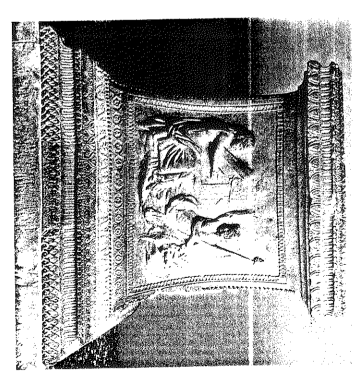
la Concordia en el Foro romano. Los nuesas esculturas relacionadas entre sí a través vos templos estaban decorados con numero-Sestercio, Roma, 36 d.C. Templo de de un programa



el nuevo régimen. ejemplo, en las calles); el otro, el bienestar que había proporcionado tados de las escaleras hay dos estatuas cuyas concomitancias son retispicio del Templo de Mars Ultor (v. fig. 150). También en los coscio, que no aparecen representadas en la moneda, pero sobre las cuales esta nueva construcción. A ello se sumaban las figuras del frontispicon el patrono, cuya victoria era el motivo de que se llevara a cabo armas y los trofeos de las acroteras laterales establecen una relación levantes: un Hércules y un Mercurio. Uno simboliza la seguridad (por puede dar una idea la simbólica combinación de divinidades del fronnidades también constituía un elemento relevante. Las figuras con Pax/Salus o Securitas/Fortuna. Desde luego, el abrazo de las tres divi-

ciones de tradición ni canon alguno. Ello no sólo se refiere a la orelementos de la decoración móvil. Así es como incluso los pedestales namentación arquitectónica (v. por ejemplo fig. 203), sino a todos los ras cascadas y cintas ornamentales (fig. 91). de las estatuas y de las ofrendas votivas están decoradas con verdadeenfatizarlos de forma sugerente, inventar personificaciones majestuoéstos sólo les cabía combinar los distintos motivos iconográficos y de Pérgamo, el ámbito en que debían moverse los artistas de la época escenas tumultuosas. En comparación con las extraordinarias posibifue precisamente aquí donde desplegaron una exuberancia sin restrico clasicista, pero en sus trabajos para los edificios públicos podían sas y dotarlas con los correspondientes atributos, diseñar fervientes augústea para la creación de sus composiciones era muy reducido. A se sumaba el establecimiento de un lenguaje artístico sereno y estático eran muy reducidas. Veremos que, comparativamente, eran muy poimágenes de devoción y estatuas de los dioses en un estilo arcaizante lidades de las que había dispuesto, por ejemplo, el maestro del altar trarán representaciones de batallas o glorificaciones del soberano con grafía de los gobernantes estaban descartados a causa de su amaneradiscretos signos honoríficos imponían límites muy estrechos. A ello mito del Estado. Por otro lado, también el recato del Princeps y sus cas las figuras e historias mitológicas que se incorporaban al nuevo desenvolverse con verdadera libertad únicamente e<u>n lo ornament</u>al. Y miento «asiánico». Por ello, en el arte augústeo difícilmente se encony, al menos en un primer momento, incluso formas estilísticas clásicas arcaicas (v. p. 282). Los grandes complejos de la tradicional icono-Pero en este contexto las posibilidades de decisión de los artistas

secuencias de imágenes concebidas con tal uniformidad. forma hasta entonces desconocida. Nunca antes se habían visto tantas Los nuevos santuarios llamaban la atención del observador de una Las contra-

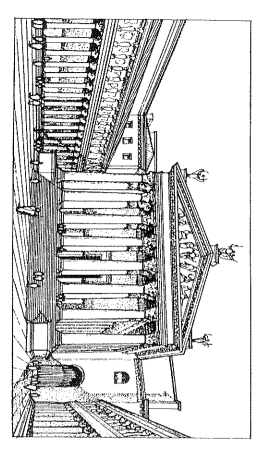


91. La llamada Ara Grimani. Base ornamental de la época augústea, con motivos dionisíacos Es característica la abundante ornamentación delicadamente elaborada

escenificación de las fachadas, estatuas e imágenes contribuían en geprogramas iconográficos. neral a que incluso el público menos erudito pudiese comprender los ciones del escaso número de signos convencionales, el énfasis y la posiciones de tipo didáctico, las constantes repeticiones y combina-

círculo de visitantes. cómo sería la recepción de esta secuencia de imágenes para un amplio junto fija la atención de un modo selectivo, dando así una idea de pocas imágenes. La descripción que hace Ovidio de este nuevo conprograma del Foro de Augusto (fig. 92; v. fig. 149) se reducía a unas en las fiestas de las divinidades como en los reatros. Incluso el rico constantemente repetidos a través de la palabra o de la imagen, tanto Los mensajes fundamentales eran simples. Pero sobre todo, eran

posible que él viviese de otro modo en la ciudad de su hijo Rómulo. de gigantes. De aquí en adelante, Marte (Gradivo) desencadenará fe-El edificio podría ser incluso un monumento a la victoria en una lucha «Grandioso es Marte y grandioso su templo. Tampoco habria sido



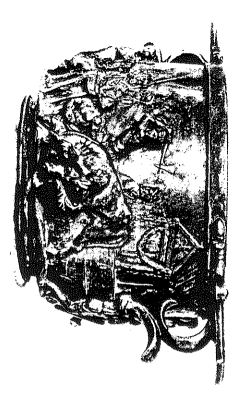
Roma, Foro de Augusto. Reconstrucción ideal (v. fig. 166)

mento le parece todavía más grandioso» (Fasti V 533 ss.). templo y lee allí el nombre de Augusto. En aquel instante el monuromanos con los títulos de sus proezas. Levanta la mirada hacia el que venciera con sus propias manos, y las estatuas de los grandes casa Julia; al otro, Rómulo, hijo de Ilia, con las armas del enemigo con su valiosa carga y en torno a él, los numerosos antepasados de la más alto (v. fig. 150). En las entradas ve armas de todo tipo de los del templo y se regocija de que los dioses invictos ocupen el lugar jefes del ejército]. El armipotente [Marte] mira hacia el frontispicio dente alguno resiste su yugo [se refiere con ello a las ceremonias de roces guerras si algún atrevido nos provoca en Oriente o si en Occipaíses que ha vencido su soldado [Augusto]. A un lado divisa a Eneas Estado que tenían lugar en el Foro con motivo de la profectio de los

de Ovidio en favor del monarca como un testimonio de su propia grandeza no era sólo un panegírico cualquiera podía comprender el mensaje relevante; y el hecho de que eran ambiguos y podían aplicarse a distintos ámbitos y a pesar de que nerales y con consignas. Aun si determinados motivos iconográficos ceremonias del Estado o las imágenes específicas con esperanzas gela arquitectura y las secuencias de imágenes con las correspondientes la devoción monumental del monarca fuera vista, en última instancia, las formas estilísticas arcaizantes y clasicistas resultaban exclusivistas, gestivo de los versos. El texto muestra con qué naturalidad se asocian Claro está que en una traducción en prosa se pierde el efecto su-

ble a todos los templos. No se trataba de monumentos mudos; vivían donación y fundación de los santuarios se hizo coincidir con conmetodo en los dies natales. Con el tiempo, la mayoría de estas fiestas de y desplegaban su atractivo en las festividades correspondientes, sobre grados sino en días coincidentes con festividades de la casa imperial mientos relativos a su casa. Los nuevos santuarios ya no eran consamoraciones relacionadas con el Princeps o con importantes acontecinada menos que siete de ellas. En torno a días importantes se agrusobre todo en los días cercanos a las más destacadas celebraciones de primera época imperial, tanto en Roma como en las ciudades de las tante precisión el calendario anual de las fiestas correspondientes a la también a partir de los fasti de Ovidio, podemos reconstruir con basrelativas al calendario procedentes de distintas ciudades de Italia y fiestas fundacionales. Sobre la base de mármoles con inscripciones y en este sentido también fueron trasladadas muchas de las antiguas paban varios días testivos, que con frecuencia se transformaban en por la casa imperial. Las festividades de los dioses se concentraban provincias occidentales. Predominantes en el calendario de fiestas eran solemne procesión conduciendo a los animales que serían sacrificados temporáneos el año transcurría según un ritmo regular de fiestas re-Augusto. En el día de su aniversario, por ejemplo, se habían fijade las conmemoraciones, celebraciones de súplica y acciones de gracias los correspondientes ritos. Los sacerdotes se dirigían al templo en de imágenes. En cada una de las festividades de los dioses tenían lugar ligioso-dinásticas en las que se contaba con una importante presencia festejos con espectáculos de teatro y de circo. Así pues, para los con-La descripción en relación con el Templo de Mars Ultor es aplica-

animales aparecían quietos junto al altar (v. fig. 10 a), en aquella épode Boscoreale (fig. 93), el victimario (popa) toma impulso con un magnífico toro es sujetado para el sacrificio. En uno de los recipientes ca se representaba frecuentemente el momento mismo del sacrificio de las víctimas. Pero, así como en las imágenes más antiguas los inmemoriales las prescripciones sobre el número, el tipo y la belleza instante mismo del golpe y de forma realmente espectacular llevaban cional. Esto era potenciado por los artistas, quienes representaban el lo cual se consigue una y otra vez poner en Juego un elemento emoiconografía se incorpora el momento dramático del acto de matar, con amplio movimiento para dar el golpe. En el contexto de la nueva En un relieve de la así llamada Ara Pietatis (v. fig. 86) se ve cômo un Las representaciones de los sacrificios destacaban desde tiempos

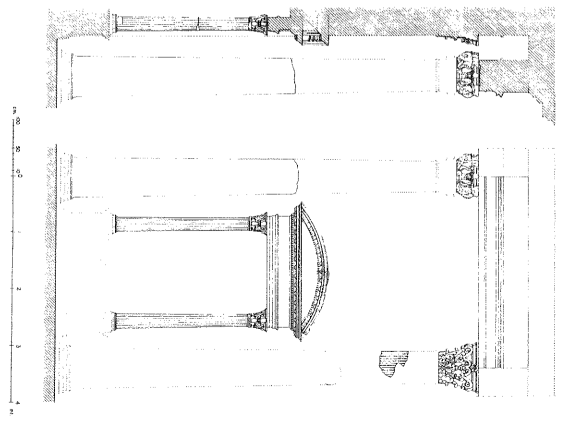


نې Recipiente de plata (skyphos) tardoaugústeo. Escena de un sacrificio con motivo de la partida de Tiberio (v. fig. 181). Procedente de Boscoreale, Pompeya.

cfecto sugerente de los Aurea Templa. arquitectónico generaba las condiciones esenciales para conseguir el sumación del sacrificio. La íntima combinación del rito con el marco un acentuado carácter simbólico, como si resplandeciera con la contemplo completamente exenta, alcanzando mediante esta composición la escena al primer plano. En primer plano aparece la fachada del

abrían al público aumentaba, obviamente, la curiosidad y expectación todo un museo de esculturas que había coleccionado Tiberio. En e gran valor material y artístico e importantes piezas de conmemoración tud de imágenes no sólo de culto, sino también imágenes votivas de abiertas (v. fig. 90). Quien entrase, se encontraba frente a una multifrente a los partos. La escasa frecuencia con que estos «tesoros» se ábside, se hallaban las insignias romanas que otrora perdiera Craso Templo de Marte, junto a las colosales imágenes de los dioses en el histórica. Así, por ejemplo, el Templo de la Concordia albergaba ocasiones podía divisarse la imagen de culto a través de las puertas abrían al mismo tiempo todos los santuarios de la ciudad. En aquellas de ofrendas de súplica (supplicationes) particularmente solemnes se tante, en los dies natales abrían de par en par sus puertas y con motivo valiosas ofrendas que albergaban, solían permanecer cerrados. No obsmente decorados con materiales preciosos (fig. 94). A causa de las Esto también es aplicable a los interiores de los templos, artística-

ritos religiosos constituirían eventos conmovedores para una época En la actualidad apenas podemos concebir en qué medida estos



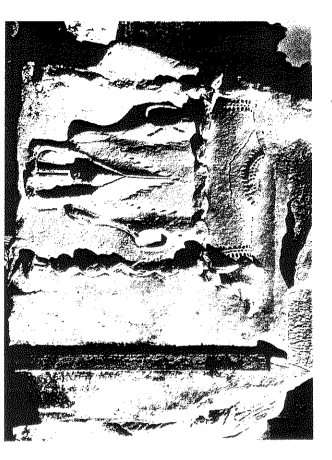
Roma, Templo de Apolo de C. Sosio. Reconstrucción de la rica arquitectura de interiores

el propio Princeps pronunció fórmulas mágicas de invocación y ofició ritos de sacrificio particularmente arcaicos. De otro modo no se ex-17 a.C. con motivo de la inauguración del Saeculum Aureum, en la cual taban celebraciones tan singulares como la que tuvo lugar el año que no estaba inundada de imágenes. Durante largos años se comen-

plicaría que los monetales utilizaran aquellas escenas para acuñar dinero

un carácter sagrado. Signos alusivos a los sacrificios, que en el pasado sacrificios y los ritos en la vida cotidiana, no sorprende que los gestos peñaban en darles un aspecto aun más enfático mediante nuevas forsaron a ser símbolos relevantes de la nueva pietas. Los artistas se emno solían sino servir como elementos decorativos convencionales, paincluso en aquellos casos en los que el contexto no tenía en absoluto taofrendas, ambutos sacerdotales o guirnaldas entrelazadas con cintas, decoración no se hallasen calaveras de los animales sacrificados y pornes. Prácticamente no existe ningún monumento o edificio en cuya y signos correspondientes dominasen el nuevo lenguaje de las imáge-Teniendo en cuenta la extraordinaria importancia que tenían los

osamenta de la calavera bovina, cuyo efecto resulta mucho más suépoca había sido habitual la representación real de cabezas de animala delicada representación de la osamenta, la atractiva ornamentación gerente. En las metopas del pórtico de la Basílica Emilia es fascinanto les, mas en el período que nos ocupa los artistas representan la pálida Esto es particularmente evidente en los bucráncos. Hasta aquella



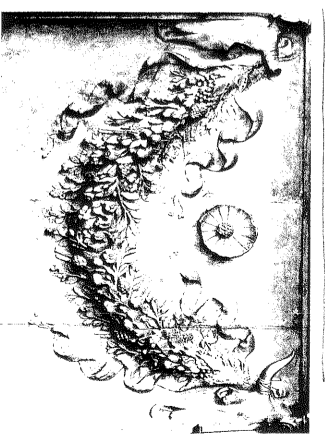
Metopa con bucráneo, procedente del pórtico de Gayo y Lucio César (?) en el Foro romano. Por todas partes había motivos alusivos a la pietas.

sobredimensionada intensifica el carácter sagrado (fig. 95) y el vacío oscuro de las cavidades oculares de los bucráneos. Una cinta

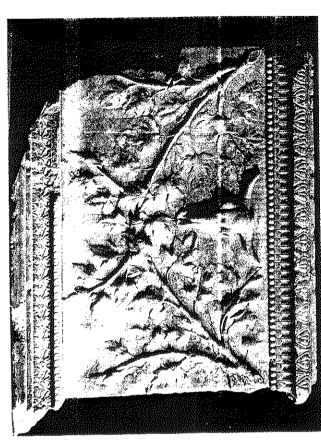
más madurarían simultáneamente, aparecen como una imagen de naldas conllevan un mensaje propio: los más diversos frutos, que jasimbólico. Por lo demás, tanto aquí como en otros lugares, las guirsímbolos suspendidos sobre un fondo vacío a pesar de estar adornados sido interpretada de forma tan sugestiva que los bucráneos parecen abundancia y bendición. de sacrificios mediante cintas ondulantes y portaofrendas con un valor con pesadas guirnaldas que, a su vez, los relacionan con celebraciones do con vigas y tablones (fig. 96), mas, en este caso, la realidad ha En el interior del Ara Pacis se sugiere un recinto sagrado construi-

tístico aparecen ramas de álamo blanco elaboradas con un cuidado con ánimo meramente decorativo. En un pedestal de gran valor arre especial expresividad gracias a su aislamiento (fig. realmente ritual, y el pálido bucráneo representado más arriba adquiefueron utilizados por todas partes, ya sea con un valor simbólico o También los árboles y frutos sagrados de determinadas divinidades

repetición y en la estrecha relación entre la imagen y los ritos. Aquello El efecto de aquellos símbolos de pietas se basaba en su constante



Roma, Ara Pacis Augustae, 13-9 a.C. Lado interior de los paramentos de mármol del altar. decorados con guirnaldas, bucráneos, cintas y páteras (v. fig. 126).

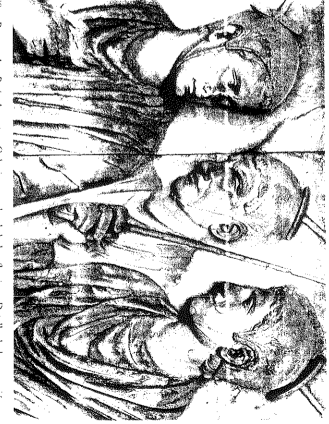


situado junto al Tíber; augústeo. Las ramas y el bucráneo evocan el rito del sacrificio Pedestal de mármol de una estatua, procedente de un pequeño santuario de Hércules

aquella época y alcanzaba plena significación en la emotividad provoque a posteriori podría parecer ornamental y decorativo era nuevo en cada por la irrupción de una nueva era

### Los altos colegios sacerdotale:

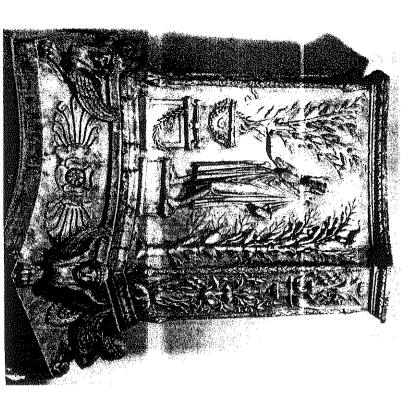
en el año 29 a.C., desempeñaban, naturalmente, un papel fundamenmo moderado análogo al que rigió las detalladas prescripciones refeuna punta de metal (apex) y por sus mantos lanudos (fig. 98), o a los tas arcaicas, por ejemplo a los flamines por sus gorros de cuero con dida, se les podía identificar y distinguir por sus atributos y vestimental en las festividades de los dioses y en los sacrificios. En cierta meciente como para destacar la antigüedad de cada sacerdocio, pero evirentes a los modos de vida de cada uno de los altos sacerdotes: sufirente a la vestimenta ritual la restauración religiosa impuso un arcaíslas pocas ilustraciones que se han conservado, parece que en lo rete-XV viri sacris faciundis -- que se ocupaban sobre todo del culto a Apolo— por el vestido, que les cubría sólo un hombro (fig. 99 a). Según Los colegios sacerdotales, reestructurados o fundados por Augusto



Roma, Ara Pacis Augustae. Colegio sacerdotal de los flamines. Detalle de la procesión, en el lado sur (v. fig. 100).

comprensibles— debian ser cultivados. danzas cultuales como los himnos --en parte ya absolutamente indignatarios (v. Tácito, Ann. 4, 16). Sin embargo, tanto las antiguas tando todo aquello que pudiese resultar demasiado incómodo para los

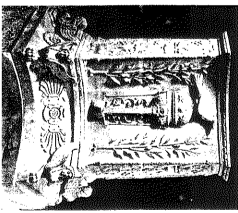
e incluso el más pequeño y simple aspecto del rito merecía la mayor el bosque sagrado de la diosa, lejos de la ciudad. Pero su principal Esto aludía a la fecundidad de los campos, por la cual oraban estos terminadas ocasiones los arvales llevaban simples coronas de espigas ciones imperiales con las más antiguas tradiciones. Parece que en devalidez religiosa de las ceremonías y al mismo tiempo ligaba las oraatención. De acuerdo a los principios arcaicos, esto garantizaba la narca. En todas las reuniones cuidaban minuciosamente el protocolo tarea consistía ahora en rogar y ofrecer sacrificios por la casa del momano frutas y espigas, las estudiaban solemnemente y se reunían en ceremonias arcaicas. Por ejemplo, en el banquete pasaban de mano en los Arvales aún celebraban un par de veces al año las correspondientes la diosa de la fecundidad de los campos Dea Dia. En aquel momento Augusto y reservado a los patricios, había venerado originalmente a la Hermandad de los Arvales. Este colegio sacerdotal, revitalizado poi La mejor información de que disponemos se refiere a los ritos de



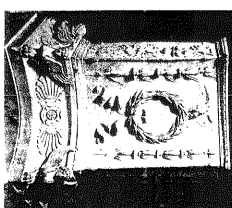
pequeños laureles a ambos lados. En los costados, plantas-candelabros combinados con pájaros 99. Pedestal augústeo de un trípode. a) Quindecemvir sacris faciundis ofreciendo un sacrificio

era a él a quien debían agradecérsele los cereales. el abastecimiento de cereales de Roma. De ahí que tuviera sentido que los arvales oraran sobre todo por él, puesto que en última instancia como arval, los contemporáneos más bien pensarían en sus logros en altos dignatarios. Pero cuando Augusto se presentaba con esta corona

puestos en los altos colegios sacerdotales que en el Senado, la perteeste rango a hombres de su elección. Dado que había muchos menos tía quien se suicidaba porque era despojado de un cargo sacerdotal o nencia a uno o varios de ellos era expresión del más alto rango. Exisla nobleza más antigua, a los patricios. Pero Augusto podía elevar a naturalmente, eran accesibles únicamente a la nobleza y sobre todo a colegios. Los más altos cargos sacerdotales y de las hermandades, minados grupos sociales en función del rango de cada uno de los La pertenencia a los colegios sacerdotales era privilegio de deter-



99 b) Tripode apolíneo con un cuervo y zarcillos



c) Corona de espigas con un águila. Esfinges en la base.

ponían constantemente de manifiesto ante toda la sociedad el status de rrespondientes al cargo, entre otros los sitios de honor en el teatro. público de los colegios sacerdotales y, sobre todo, los privilegios coporque no tenía acceso a él (Tácito, Ann. 6, 40). Las apariciones en los sacerdotes (v. Lucano I 584 ss.).

en la realidad era de pequeña estatura y por ello llevaba calzado alto representado de un tamaño algo mayor que los demás ---aun cuando pañantes crean un círculo a su alrededor y que él mismo aparece ficio van solamente coronados, ellos llevan la cabeza velada con la toga en tanto que la mayoría de los participantes de la procesión del sacriimágenes apenas destacan en el abigarramiento de las figuras. Mas, ri epulonum) y de los cuatro máximos sacerdotes (flamines). Augusto lictores, que en torno a él la procesión parece detenerse, que los acomatento verá que junto a Augusto se encuentran la mayoría de los caracterizados como los principales sacerdotes. Sólo el observador y Agripa van a uno y otro lado de los flamines. A primera vista sus colegios sacerdotales (pontifices, augures, XV viri sacris faciundis, VII vicorresponden a las figuras de los miembros de los cuatro principales gos relieves (fig. 100 a, b). Dos tercios de la superficie de las imágenes mármol del altar fue representada una solemne procesión en dos larcon motivo de su feliz retorno de Galia y España. En las paredes de erigida por el Senado entre los años 13-9 a.C. en honor de Augusto —al igual que dos togados del lado norte— y de este modo aparecen En ello también ha de pensarse al observar el Ara Pacis Augustae.

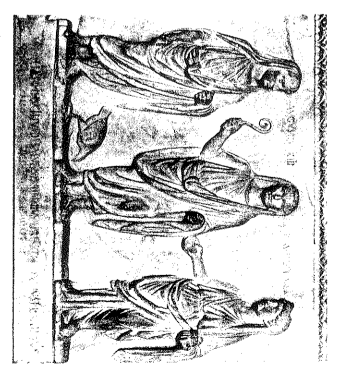


100. Roma, Ara Pacis Augustae, lado sur. a) Procesión de los sacerdotes; a la izquierda el grupo en torno a Augusto, a la derecha los flamines.

era más que el simple atributo de la dignidad sacerdotal, pues lo utieran tenidos en cuenta. Los terribles omina (señales) desaparecieron, a un colegio sacerdotal, sino al conjunto de los funcionarios y altos lizaba como una especie de mediador entre los dioses y los hombres siempre positivos (fig. 101). En su mano el báculo de augur (lituus, propio Princeps quien consultaba los auguna que, naturalmente, eran gen de culto de Apolo palatino y antes de una campaña militar era el debian dedicarse a orar, pero que en todo lo demás prácticamente no que el conjunto de los funcionarios del ámbito de lo sagrado ya sólo conjunta. Esto daba lugar a imágenes imponentes que hacían olvidar de signos y de la consulta de los libros sibilinos. Pero bajo Augusto ca, sobre todo en instancias de decisión, a través de la interpretación sin embargo, podían llegar a ejercer una importante influencia políticolegios sacerdotales, incluidas las vírgenes vestales (Res Gestae 12). disponía que el sacrificio anual a la Pax Augusta no fuese confiado sólo los libros sibilinos depurados se hallaban a buen recaudo bajo la imalos colegios se presentaban cada vez con mayor frecuencia de forma funciones de culto que específicamente le correspondieran, en lo cual Antes, cada uno de los colegios sacerdotales desempeñaba sólo las Una renovación característica de la religión augústea del Estado



100 b. Flamines. Agripa con la cabeza cubierta; tras el, miembros de la casa imperial



probablemente se trate de Julia que aparece como Venus. Al igual que los príncipes en el An a la izquierda, Gayo o Lucio Cesar; a la derecha, un miembro femenino de la casa imperial, Altar de Lares. En el centro, Augusto como augur, con el lituus y una gallina picoteando: Paris, ella lleva un torques (v. figs. 169 y 170).



102 a. Fragmento de un friso (?), probablemente proceda del Pórtico de Octavia. Objetos

y cuyas características del relieve se atienen a modelos clásicos— otorneidad y concordía. El estilo de la representación --cuya composición aparecen representadas se hallaban en Roma el día de la ceremonia. ga al evento un sentido atemporal. No todas las personalidades que impone silencio. La densa alineación de personalidades piadosas ataapareciesen ordenadamente. ficación de cada individuo, sino que los distintos grupos sacerdotales Como patrono, al Senado no le interesaba particularmente la identiviadas de idéntica forma con la toga crea la impresión de homogedenotan que la ceremonia ya ha comenzado. Una mujer en el fondo Las cabezas veladas de los sacerdotes en la celebración del Ara Pacis

orden eterno. sí mismos. El momento histórico se transformó en la directriz de un pietas renovada, los problemas de rango y de poder se resolvían por ocupaban en aquel momento. La lucha por los cargos y la autoglorificación habían de dar paso a la empresa común. En el servicio de la figuras representaban a los distintos cargos, no a las personas que los sentaba un rostro «ideal» que los dejaba carentes de identidad. Las destacadas mediante rasgos fisonómicos (v. fig. 98). La mayoría pre-Resulta significativo que sólo las principales personas hayan sido

vestimenta de general—, que en aquel momento se encontraba en una campaña en el Norte. Pero en el primer plano figuraban los niños de las estatuas clásicas. Entre ellas aparecía Druso —destacado por la vestimentas sencillas, en cierta medida ataviadas de forma parecida a paz viva eternamente» (Ovidio, Fasti I 721). Las mujeres llevaban del Estado; los sacerdotes rogaban «para que la casa que garantiza la la ramita de laurel en la mano. De su existencia depende el bienestat cerdotes iba seguida de la familia del Princeps, también coronada y con A ambos lados de la decoración del altar la procesión de los sa-



sagrados entre bueráneos con emtas

padres. En esta alineación aparentemente relajada se esconde un orden la casa imperial, los garantes del futuro, firmemente asidos de sus consecuente. Los padres y los hijos de la familia imperial están distribuidos, según pueden ser identificados, según su cercanía al trono (v figs. 169 y 170).

Augusto y del nuevo Estado, mas no por encargo de Augusto, sinc de una proyección ideal del Estado renovado, concebido en honor de Esta procesión del sacrificio del Ara Pacis era claramente el reflejo



102 b. Detalle. Ancla, espolón con rostra, timón. La mezcla de instrumentos para los sacrificio y armas hacía referencia a la relación entre la religio y la victoria.

nos parece a nosotros. Ha de tenerse en cuenta que la población de conjunto no representa sino un ideal. Pero a pesar del aspecto subliartificial es expresión de una mascarada o en qué medida todo el representación idealiza, aquello que silencia, en qué medida el estilo al menos en apariencia, ésta se identificaba con la nueva situación. No torrepresentación de la nueva clase dirigente y vemos en qué medida, ses, y con ello también el bienestar de la casa imperial. del Senado, ni siquiera el éxito militar, sino la veneración de los diotante no era ni el poder, ni las instituciones del Estado, ni los asuntos en el curso de todos aquellos años había asumido que lo más impor-Roma presenciaba constantemente ceremonias rituales de este tipo, y temporáneos esta imagen no resultaría tan apartada de la realidad como mado con que aquí se presenta la realidad política, para muchos conviene al caso pormenorizar sobre la multitud de aspectos que esta del Senado. En cierto senudo nos encontramos aquí frente a una au-

composición artística no deja lugar a dudas. La superioridad de los trumentos liturgicos: pietas y virtus son los fundamentos del Estado Por todas partes ondean las cintas sagradas sobre las armas y los insvencedores de Accio había sido consecuencia de su fervor religioso. de las cabezas de los dioses y de la loba romana. El sentido de esta están identificadas de forma inequívoca con los vencedores a través de navío aluden claramente a la victoria de Accio y muchas de ellas proa y la popa de barcos y también con timones y remos! Estas piezas también en un contexto extraño: ¡están mezclados con piezas de la remática de los objetos sagrados es nueva, sino que éstos se hallan cuchillo), además de los bucráneos y el candelabro, cuyo valor simpatera (portaofrenda) de los VII viri epulonum. Junto a ellos se ven los simpuvium (cazoleta ritual para extraer líquidos) de los pontífices y la buto de los XV viri sacris faciundis mediante las ramas de laurel—, el acerrae (arquetas para el incienso) y jarrones --presentados como atrilituus (báculo) de los augures, el gorro con el apex de los flamines, cen reunidos sus símbolos en forma de atributos e instrumentos: el sentados los miembros de los altos colegios sacerdotales, aquí aparede sus cercanías (fig. 102 a, b). Así como en el Ara Pacis están reprecede, probablemente, de un destacado edificio del Porticus Octaviae o bólico aparece particularmente subrayado. No sólo la ordenación sislos instrumentos para la inmolación de las víctimas (hacha, puñal instrumentos litúrgicos (el pañuelo, mappa, y el hisopo, aspergillum), En la misma idea se basa una composición de un friso que pro-

ser transmitido al observador de forma atrayente mediante composi-El friso es un bello ejemplo de cómo el monótono mensaje podía

> ciones artísticas elaboradas cuidadosamente. La constante repetición y la simplicidad estética desempeñaron un papel decisivo tanto en la redundaba en un afianzamiento del poder. difusión como en el aprendizaje de los nuevos signos, todo lo cual

# Dignidad sacerdotal y status social

pone de manificsto él mismo. piedad. Era miembro de los cuatro principales colegios sacerdotales un monetalis mediante los cuatro atributos (fig. 103 a); así también lo cargo de pontifex maximus en el año 12 a.C. En este sentido lo celebra y de hecho también sumo pontífice, mucho antes de poder asumir el El propio Princeps se constituyó en el ejemplo más llamativo de la

y sodalis Titius y fetialis» (Res Gestae 7).  $\log XV$  viri sacris fàciundis y de  $\log VII$  viri epulones, era frater Arvalis "Yo era pontifex maximus, augur, era miembro de los colegios de

reconocer que el Princeps veía en el cumplimiento de sus funciones secular del año 17 a.C., pero probablemente ya en los años veinte, religiosas su más alta tarea y honra. A más tardar, a partir de la fiesta nor, donde este tipo de imágenes del monarca carecía prácticamente tidad de imágenes de Augusto que aún en vida presentan al Princeps, ofrecer un sacrificio o en actitud de oración. Es sorprendente la canpara las estatuas erigidas en su honor sería la de togado en actitud de de sentido, fueron instaladas estatuas concebidas según este esquema y con la cabeza velada (fig. 104). Incluso en Grecia y en el Asia Metanto en monedas (fig. 103 b, c) como en estatuas, vestido con la toga Augusto había puesto en evidencia que en el futuro su forma preferida En su piedad, puesta de manifiesto por doquier, cualquiera podía



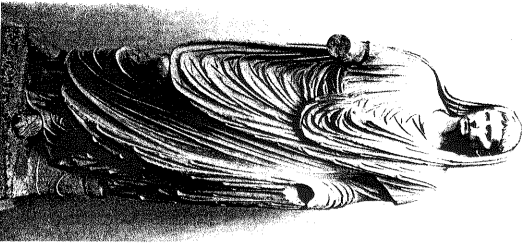




Marsius, Roma, 13 a.C. Retrato de Augusto con el littus; estatua de Augusto con la cabeza 103. a) Denario de C. Antistius Vetus, Roma, 16 a.C. Los instrumentos sagrados designan a los cuatro principales sacerdocios, de los cuales Augusto era miembro. b-c) Denario de C velada y el simpunium

La conciencia de sí mismo del Princeps piadoso era ampliamente resde representación para honrarle. petada, de modo que con frecuencia se recurrió a esta recatada forma

que fuese planteada la cuestión referente a la relación entre la constitución y el poder real. Las nuevas estatuas de la figura togada conmente con la nueva situación política. Gracias a ella se podía evitar La nueva forma de la estatua honorífica armonizaba magnífica-



de la toga imperial determinó una y con la cabeza velada. La amplitud moda (v. figs. 129 y 130) Estatua de Augusto con la loga

ca de la «restitución del Estado». trastaban abiertamente con las arrogantes estatuas desnudas de la

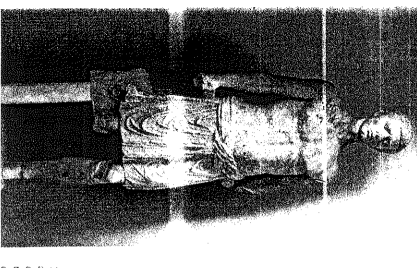
pater patriae con motivo de la consagración del Foro de Augusto (Res años, el Senado y el pueblo le concedieron solemnemente el título de razonable que también se venerase al monarca paternal de esta forma. forma al genio del pater familias en los altares familiares. Era, pues, y públicas (v. fig. 110). Ya antiguamente se había venerado de esta tiempo comenzaron a ser veneradas por cientos en edículas privadas en Augusto. Así lo muestran las estatuillas de su genio, que en corto un sacrificio en ningún caso encubría las fuerzas divinas que actuaban Gestae 35). Así fue como en el año 2 a.C., cuando Augusto tenía casi sesenta Por lo demás, la imagen humilde del togado en actitud de ofrecer

perador y su familia. quiera que hiciese falta un modelo, se recurrió a la imitación del empara representaciones hechas por propio encargo. En el futuro, donde notables de las ciudades, libertos e incluso esclavos sobresalientes asucomo la forma por excelencia tanto para homenajes como también mieron este upo de representación en actitud de ofrecer un sacrificio El ejemplo de Augusto hizo escuela. Príncipes, aristócratas, los

toda la sociedad. moda de los peinados. Y esto no sólo afectaba a la clase alta, sino a los ámbitos de la vida, tanto para los valores morales como para la social contaba en aquel momento con una cúspide claramente visible. El emperador y su familia constituían el arquetipo vinculante en todos La nueva forma de gobierno comenzó a surtir efecto. La pirámide

deradora y distribuir las tareas religiosas. Por ejemplo, a los caballeros con el nuevo Estado. El Princeps sólo debía cumplir una función momente, y al mismo tiempo de poner de manifiesto su identificación sionar por acceder a los cargos religiosos. Las nuevas o renovadas les hizo asignar el antiguo pero ya insignificante culto lupercal tareas del culto ofrecían a todos la posibilidad de presentarse pública-Los más hábiles de cada uno de los estamentos comenzaron a pre-

rante la celebración. Pero incluso en este caso, la dignidad sacerdotal comprensible que Augusto prohibiera la presencia de adolescentes durito arcaico de fecundidad conducía fácilmente al ridículo. Por ello es al Palatino, mientras las mujeres eran azotadas con látigos hechos de camente con un taparrabos, llevaban a cabo un baile de saltos en torno rebaños se inmolaba un perro, y los sacerdotes (lupera), vestidos úniconllevaba un reconocimiento social. Tan sólo recientemente se han piel de cabra. Como puede imaginarse, en las grandes ciudades este En el antiguo rito referido a la protección y multiplicación de los



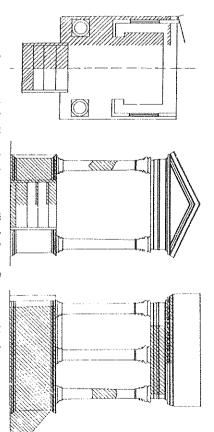
acuerdo con el rito arcaico, estos sade cabra en la mano taparrabos y llevar un látigo de pie cerdotes debían vestir únicamente un 105. Estatua de un *Iupercus*. De

creando una imagen aceptable incluso para un esteta clasicista (figucánones clásicos, el taparrabos y el látigo de piel de cabra se combinan cios de la época imperial, en las cuales la desnudez estilizada según identificado estatuas honorificas de los luperci procedentes de los ini-

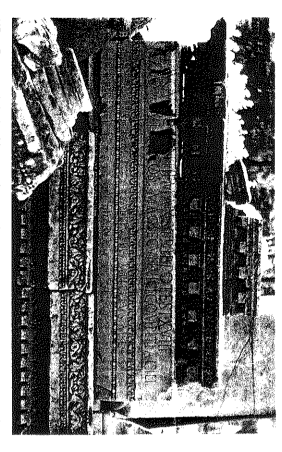
que ahora eran representadas bailando y con el cuerno de la abundan-Entre éstos aparecieron muy pronto y por todas partes las estatuillas cia en la mano y se les veneraba por parejas como Lares de los barrios los vici estaba dirigido sólo a los Lares, antiguas divinidades tutelares pitales de los 265 vici (barrios) o nuevas unidades administrativas de ciones artesanales, pero sobre todo como magistri de los cultos compondiente reconocimiento en los pequeños santuarios de sus asocia-Roma creadas por Augusto (7 a.C.). Antes, el culto de cada uno de Los libertos (liberti) distinguidos hallaban una tarea y el corres-

> condiciones para la renovación y sistematización de los cultos de los se veneraba con este culto, ¡puesto que era él quien verdaderamente togadas del genio de Augusto, a quien sobre todo en aquel momento embargo, los nuevos edículos y cultos eran asunto de exclusiva comde los Lares en el cruce de las principales calles de los nuevos vici. Sin concreto e inspirara, de este modo, la institución de los nuevos cultos trucción del templo central de los Lares en la Velia creara un modelo protegía y sustentaba a la ciudad! Augusto no sólo había creado las cen los elementos de mármol minuciosamente decorados que corresprendían, sobre todo los magistri de los distintos compita, nos la ofreríodo de un año. Una muestra de las tarcas que a este respecto emde los cuatro magistri y cuatro ministri, que eran elegidos por el pepetencia de los habitantes de los barrios correspondientes, sobre todo Lares mediante la reforma administrativa; probablemente, con la consorgullo como donantes (fig. 107). el entablamento! Pero en el arquitrabe los magistri se mencionan con santuario de los Lares está dedicado a Augusto con grandes letras en ponden al Compitum Acili, erigido en el año 5 a.C. (fig. 106). ¡El

gistri aparecen incluso representados en el frente, precisamente en el un flautista vierten el contenido de la pátera sobre el altar. Debajo se momento de la inmolación (fig. 108). Acompañados por la música de Aescletus (2 d.C.) en el Palacio de los Conservadores, los cuatro mamismos como piadosos sacrificantes. En el altar de los Lares del vicus mas de forma casi grotesca para destacar las figuras de quienes realizan frecuencia los altares y aprovechaban la ocasión de presentarse a si el sacrificio. Un lictor señala la dignidad pseudomagistral del cargo de ven el toro y el jabalí, pero el escultor redujo el tamaño de las vícti-Al parecer, en los primeros años los magistri también donaban con



106. Compitum Acili. Ejemplo de una capilla de Lares. Reconstrucción de un pequeño edículo



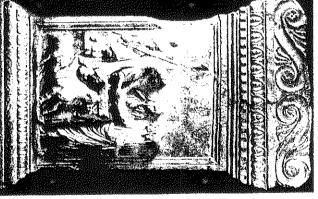
Compitum Acili. Entablamento de mármol, en el arquitrabe, la inscripción de los nombres de los donantes.

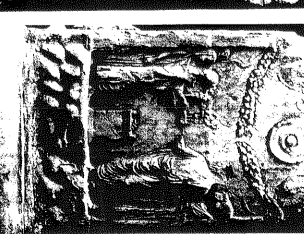
a los cónsules los acompañaban seis y al Princeps doce. dos a hacerse acompañar por un sirviente de este tipo, en tanto que magistrado. En las ceremonias de culto los magistri estaban autoriza-

él no podía hacer entrega de la estatuilla de su propio geniol entrega de las dos estatuillas de los Lares y no de la del genio de Augusto hace pensar que esta interpretación es correcta. ¡Obviamente cipes Gayo y Lucio César. También el hecho de que sólo se haga mente se trate nada menos que de Augusto, acompañado de los príntamaño significativamente mayor a la de ellos (fig. 109). Probableestatuillas de culto de ambos Lares de manos de una figura togada de tas de esclavos en el momento en que reciben de forma reverente las altares puede verse a tres ministri de reducido tamaño y con vestimentivas y donaban altares en las capillas de los Lares. En uno de estos rador (fig. 110). En consecuencia, también ellos hacían ofrendas vodurante las procesiones realizadas con motivo de las fiestas del empede su barrio, lo que se manifestaba ante los ojos de todos, por ejemplo otorgaba, también a ellos, un rol público y cierto status en la sociedad nistri en estos pequeños lugares de culto. La función de acólito les Esclavos particularmente elegidos y meritorios servían como mi-

tigio gracias al culto divino. nueva época. Lo que es más: su vestimenta de esclavos adquiría pres-Así, pues, incluso los esclavos podían contribuir a la pietas de la

Las reacciones del Princeps respecto a los honores que recibía y a

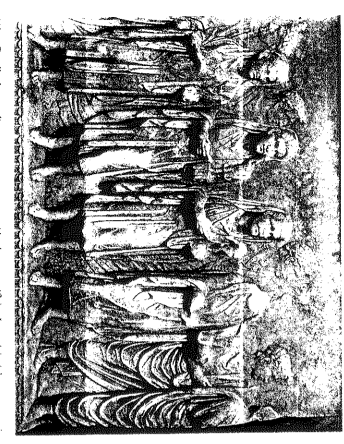




109. Altar de Lares. Erección de un culto; Augusto (?) entrega las dos estatuillas de los Lares Altar de Lares del vieus Aescletus; representa a los cuatro vicomagistri durante un sacrificio a los ministri del compitum. Detrás de Augusto, probablemente los principes.

culto. En este sentido, llegó a desarrollarse un sistema que pareceria superado a todos los donantes de ofrendas votivas y de imágenes de en el año 28 a.C. hiciera fundir sus estatuas honoríficas de plata y a respuesta consistía siempre en actos y señales de devoción. Desde que minadas por una pietas manifiesta y con intenciones educativas. Su demuestran hasta qué punto sus relaciones con la plebs estaban deterla veneración de que era objeto su genio en las capillas de los Lares exclusivamente en forma de imágenes. realmente arcaico en cuanto a las ofrendas y contraofrendas, realizadas cambio ofreciera trípodes de oro en honor de Apolo, Augusto había

costosas imágenes de los dioses y las instalaba en uno de los santuarios cuando se hallase ausente. Mas, con ello, Augusto compraba las más to. Asimismo, el día 1 de enero le llevaban regalos de año nuevo, aur una fuente seca. Con ello renovaban los votos por la salud de Augusde barrio (vicatim). Así, por ejemplo, el Apollo Sandalarius y el Iuppitei los representantes de los tres estamentos (ordines) tiraban monedas al Lacus Curtius en el Foro, que en tiempos augústeos no era mas que Un buen ejemplo de ello son las ofrendas de año nuevo: cada año,



de Lares llevan las estatuillas de ambos Lares y del genius Augusti. Comienzos de la época imperial 110. Detalle de un relieve con una gran procesión de un sacrificio. Los ministri de un santuario

tipo de imágenes de dioses se encontraban tanto en santuarios públipara Mercurio, Vulcano y los lares publici. Se puede suponer que este cos y en templetes de barrio como también en lugares de culto de las de aquellas estatuas que dan prueba de las ofrendas votivas del Princeps asociaciones artesanales. Tragoedus (Suetonio, Aug. 57). Se han conservado algunos pedestales

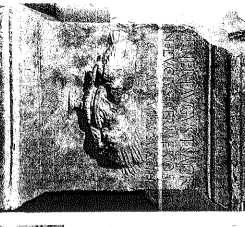
en algo más de un tercio al de los ministri, que aparecen con sus gusto, de una estatua de Minerva a los ministri del culto de la asociaprobablemente, esté representada la entrega, hecha por el propio Autivos profesionales aparecen algunos objetos ---de mayor tamaño y al mismo tiempo sus servicios como bomberos. Junto con los distintambién los cascos, ya que los miembros de esta asociación prestaban un sacrificio ante esta misma estatua. En el lado más estrecho se ven vestimentas de esclavos. En el lado opuesto, uno de los magistri ofrece ción de los carpinteros (fig. 111). El tamaño del Princeps es superior destacados en la composición— de diversos cultos: un lituus, un galelos instrumentos de trabajo de los carpinteros, sierras y hachas, y En el Museo Capitolino hay un altar votivo augústeo en el que

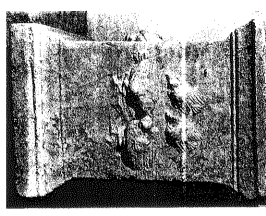
> dad de los artesanos adquiere su valor sólo en relación con la religión. entenderse simplemente como símbolos de pietas: También la activicon el culto que la asociación rendía a Minerva, sino que han de aparecen en un contexto cultual concreto, ni tampoco tienen relación en el triso que comentamos más arriba (v. fig. 102), los objetos no rus con apex y un gran cuchillo para las inmolaciones. Al igual que

dad religiosa, una asociación de artesanos establece un nuevo culto en gustus o Augusta, con lo cual se las señalaba claramente como un hoción de valores políticos tales como Concordia, Pax, Securitas, etc. vinidad. En estos casos, frecuentemente, se trataba de la personificala asociación. El Princeps dona la imagen de culto o una estatua votiva mos conocimiento de no menos de tres consagraciones de estatuas a ejerciera repetidamente como magister de un santuario de Lares, tenededicación de un altar votivo o también con otra estatua de una dial pequeño santuario. Los magistri o ministri responden mediante la modo, el intercambio religioso posibilitaba una relación directa entre Venus Augusta (fig. 112), a Mercurius Augustus y a Hércules. De este menaje al *Princeps.* Por ejemplo, de N. Lucio Hermero Aequitas, que Estas divinidades casi siempre iban acompañadas del predicado Au-El ejemplo es característico. Compenetrada con la nueva mentali-



111. Altar votivo de un santuario de un collegium de carpinteros. Augusto entrega una estatua de Minerva a los ministri del collegium





112. Pedestal dedicado a Venus Augusta por el magister N. Lucio Hermero (v. figs. 99 y 220 b).

el monarca y la *plebs*, en la cual participaban los hombres más pujantes de las clases bajas e incluso los esclavos.

Anteriormente, los cultos de barrio y de las asociaciones eran frecuentemente fuente de disturbios. Aún en el año 22 a.C., Augusto había reaccionado imponiendo prohibiciones. Pero a partir del año 7 a.C. las asociaciones de culto, renovadas, se transformaron en centros en los que tenía lugar una comunicación de tipo religioso entre el monarca y el pueblo. Los cultos compitales en los cruces de las calles o en plazas de cada uno de los barrios constituían el centro de la vida social de los habitantes. También en este caso ritos y fiestas ofrecían el marco adecuado para que las imágenes y los símbolos surtieran cumplidamente su efecto.

## 2. PUBLICA MAGNIFICENTIA

«Mas he visto que tú no sólo te preocupas del bien común y de la administración del Estado, sino también de la necesaria dotación de edificios públicos; ya que tú enriqueces al Estado no sólo con nuevas provincias, sino también con construcciones públicas cuya dignidad y magnificencia se corresponden con la majestad del Imperio...

»Sintiéndome, pues, en deuda contigo por tan señalado beneficio que me libra de pasar privaciones hasta el fin de mis días, comencé a

escribir para ti estos libros. Porque he visto los muchos edificios que tú has construido, los que sigues construyendo y los muchos que, tanto públicos como privados, tienes intención de erigir, a fin de que den testimonio de la grandeza de tus hazañas en la posteridad.»

(Prólogo de Vitruvio a sus diez libros De architectura)

mas (Mur. 76), mientras que los contemporáneos presenciaban exacción y el esplendor en los edificios públicos (publica magnificentia).» Había damas que poseían joyas por valor de millones de sestercios mulado grandes propiedades y mantenían casas principescas en Roma banos con enormes atrios y vastos parques y villas en las laderas de cambiado sino el nombre de los propietarios de aquellos palacios urpero ¿cómo? Todo el mundo veía que bajo el nuevo Estado no había fuerte carga emocional. También en esto debía intervenir el Princeps, crítica cultural tardorrepublicana habían impuesto al problema una tentación de la riqueza privada (v. pp. 35 y ss.). Las consignas de la tamente lo contrario: escasa representación del Estado y excesiva os-Era imposible plantearse un cambio en las relaciones de propiedad laboradores de Augusto quienes, estando a su servicio, habían acuhorti (jardines). Desde luego que eran precisamente los principales colas colinas, y que con un cufemismo arcaizante se seguían llamando De este modo había descrito Cicerón el ideal según las antiguas nor-«El pueblo romano detesta el lujo privado, pero ama la ostenta-

Pero el *Princeps* podía erigir esplendorosos edificios al servicio del ocio popular y al mismo tiempo hacer gestos simbólicos contra la immoralidad de la *privata luxuria*. La tímida legislación sobre el *sumpuss*, con la cual se intentaba fijar límites a los dispendios de los banquetes o incluso reducir el lujo en la vestimenta de las mujeres no surtían, evidentemente, efecto alguno y servían únicamente para proteger la imagen del régimen. Sin embargo, algunas intervenciones y ciertos gestos en relación con el contexto de la ciudad parecen haber provocado una profunda impresión.

# El Princeps toma medidas ejemplares contra el lujo privado

En el año 15 a.C. murió Vedius Pollio, un hombre que procedía de una familia de libertos y que había alcanzado el rango de caballero y, de acuerdo con una costumbre cada vez más difundida, legó al *Princeps* una parte de su inmensa fortuna, incluyendo entre otros bienes su palacio de la ciudad, con la disposición de que se erigiese un suntuoso edificio para el pueblo romano. En años ya lejanos Vedius había prestado buenos servicios a Augusto, entre otros como perito

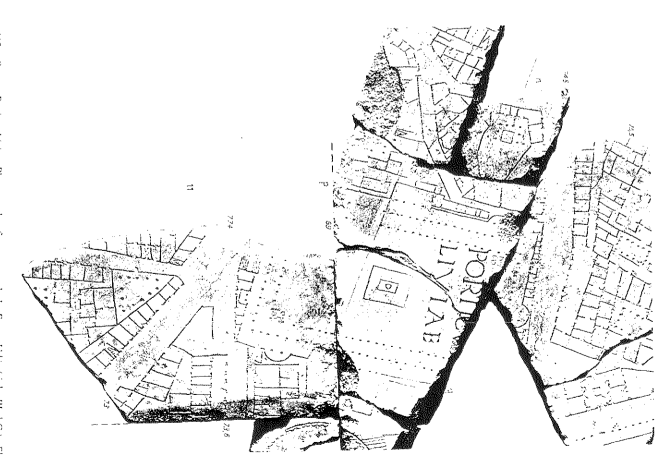
financiero en la reorganización económica de Asia Menor. Sin embargo, este hombre era un oscuro honestior con la peor reputación. Incluso corría el rumor de que solía castigar a sus esclavos lanzándolos vivos para alimento de sus murenas. Su palacio estaba situado en la densa población de la Subura (Esquilino) —según Ovidio, «más grande que algunas pequeñas ciudades»— y era una provocadora ostentación de luxuria privada. Esto ofreció una estupenda oportunidad de escarmiento público. El palacio fue totalmente destruido y, acto seguido, «devuelto al pueblo»: Livia y Tiberio erigieron en el mismo lugar la magnífica Porticus Liviae (7 a.C.) y el nombre del depravado Vedius Pollio habría de pasar al olvido. Ovidio comenta: «Así es como se ha de ejercer el cargo de censor, así se dictan exempla» (Fasti VI 642)

En un fragmento de la forma urbis (una planta en mármol de la ciudad, del siglo III d.C.) está representada la Porticus Liviae (fig. 113). El enorme rectángulo de aproximadamente 115 × 75 metros se halla en medio de un antiguo laberinto de callejuelas. Podemos hacernos una idea de las dimensiones y del emplazamiento del palacio de Vedius, y observamos que no tuvo reparos en obstruir una pequeña calle y cómo con una esquina había invadido una gran arteria. Si bien la Porticus Liviae ocupó completamente el solar que dejara disponible el palacio de Vedius, el arquitecto de la casa imperial no modificó el sistema callejero preexistente. El barrio conservó su antiguo aspecto. En este caso el esplendor de la publica magnificentia se orienta del todo hacia el interior.

Diferente, aunque con un efecto no menor, fue el escarmiento que Augusto llevó a cabo con las cuatro columnas procedentes del atrio de M. Emilio Escauro. Hacía ya mucho tiempo que Escauro había importado personalmente de Grecia aquellas espléndidas y enormes columnas. Siendo edil en el año 58 a.C., su propósito —como parte de una campaña electoral— era exponerlas públicamente, junto con una multitud de obras artísticas, en la pared de fondo del escenario de su ya famoso y efimero teatro de madera (Plin. N.h. 17, 5-6; 36, 6). Posteriormente las incorporó en su palacio. También, en este caso, el Princeps hizo derribar una parte del palacio, y aquellas columnas, dotadas de una fuerte carga simbólica, fueron devueltas al pueblo; Augusto las hizo colocar en el escenario del Teatro de Marcelo, donde permanecerían expuestas a los ojos del pueblo como piezas preciosas y como advertencia (Asc. in Scaur. 45).

W. MANOS

La Porticus Liviae habrá sido un sitio particularmente atractivo para los habitantes de la Subura, sobre todo si se tiene en cuenta que, procedentes de la oscuridad de sus estrechas viviendas y de la maraña



113. Roma, Porticus Líriae. Planta en los fragmentos de la Forma Urbis (siglo III d.C.). E enorme edificio fue erigido en medio del casco antiguo de la ciudad, en el solar del palacio d Vedius Pollio que Augusto hiciera derribar.

171

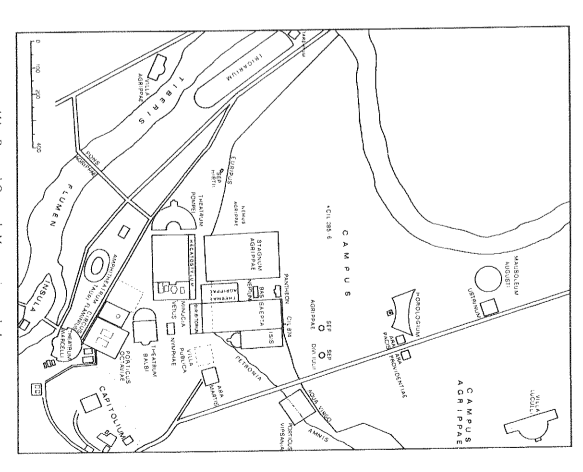
sagrado en la festividad de la divinidad maternal Mater Matuta. A delo de vida conyugal armónica. En el período tardoimperial, los sentido, aquí habría de identificarse a la familia imperial con el motenía un carácter ejemplar y educativo: en este edificio para el ocio, tes. Pero en aquel momento este empeño había cambiado de signo y po de Marte, junto al Circo Flaminio; en cambio ahora, la casa imticos repletos de obras de arte y luz y podían disfrutar del buen aire Marte y Venus (v. fig. 154) de la pareja imperial que aparecía abrazada en las personificaciones de de ser venerada como diosa de la felicidad familiar y, en el mismo diferencia del santuario en el Foro, en este caso la Concordia habría Livia dedicó un santuario a la Concordia. Intencionadamente fue conlos anteriores complejos de este tipo se encontraban lejos, en el Camde los jardines, así como de las fuentes y de los emparrados. Todos de calles angostas y angulosas, entraban en aquellos magníficos pór jóvenes matrimonios ofrecerían sacrificios ante el grupo escultórico Liviae también servía a los propósitos de representación de los donanlos ricos. Al igual que todos los pórticos más antiguos, la Porticus perial ofrecía a la plebs aquellos placeres que habían sido privativos de

# Los deleites de una villa, para el pueblo

dejarla de mármol» (Suetonio, Aug. 28). que por lo demás sufría constantes inundaciones e incendios, que con correspondía en absoluto con la magnitud y dignidad del Imperio y razón podía vanagloriarse de haber recibido una ciudad de ladrillo y «Augusto embelleció de tal manera la ciudad, cuyo aspecto no se

este terreno. Puso al servicio de la renovación de la ciudad tanto su según Plinio había sido recientemente construido (Plinio, N. h. cisternas distribuidas en 103 grandes depósitos de agua, todo lo cual través de los acueductos reparados y de los nuevos, colmando las 700 declaraciones demagógicas del año 33 a.C. (v. p. 89). En primer lugar posteriores a Accio se empeñó en ofrecer hechos a diferencia de las genio organizador como también su inmensa fortuna. En los años Pronto comenzaron a afluir enormes cantidades de agua a la ciudad a fue reorganizado completamente el sistema de abastecimiento de agua. Agripa, quien asumió con singular lealtad el papel de lugarteniente en para el ocio los que dieron a Roma un aspecto completamente nuevo familia, sino también la de sus amigos. Su principal colaborador fue lo demás no sólo aceptaba la colaboración de los miembros de su Así como Augusto reservaba para si la edificación de santuarios, er Además de los nuevos templos, fueron sobre todo los edificios

para sus viviendas. constituían verdaderos símbolos y junto con centenares de nuevas los más ricos aprovecharon la ocasión para hacer instalar el suministro fresca en la sofocante estrechez de la gran ciudad. Y, evidentemente, fuentes hacían posible una presencia palpable de la bendición del agua 121; 31, 41; Front. Acqu. 9). Los grandes arcos de los acueductos



114. Roma, el Campo de Marte en tiempos de Augusto

termas que construyera Agripa al oeste del Campo de Marte, junto junto urbano de Roma. edificio principal. De este modo se superaba otra deficiencia del conreducidas. Este complejo, al que se sumaba además el conjunto con imperiales, las dimensiones del tepidarium y del caldarium son más bier al Panteón (fig. 114). Estas fueron las primeras termas públicas de xiómeno de Lisipo casi como un símbolo delante de la fachada de mentada, como lo demuestra el hecho de que Agripa colocara el Apode nombre es evidente que esta analogía era bien vista e incluso focomo piscina (natatio) y las instalaciones deportivas, evocaban vivalos amplios jardines, el embalse (Stagnum Agrippae) que se utilizaba mente los gimnasios de las ciudades griegas. A pesar de la diferencia Roma. En comparación con los posteriores edificios de las termas El Aqua Virgo, inaugurada el año 19 a.C., abastecía sobre todo las

propiedad, ¡los cuales anteriormente, en su mayoría, habían pertenepara las carreras y un área para el entrenamiento de los caballos. Agriy el Porticus Vipsania, que recibiera el nombre de la hermana de Agricido a Pompeyo y a Antonio! pa había erigido el complejo con todos sus edificios en terrenos de su pa; en el oeste estaban la villa de Agripa, así como también las cuadras Campus Agrippae, un parque que debía su fama a sus bellos laureles Al este, más allá de la Via Lata (actual Via del Corso), se hallaban el Estos lindaban con los Saepia Iulia al este y al norte con el Panteón. Las termas se encontraban en medio de los Monumenta Agrippae.

publicana. El Princeps y sus colaboradores se empeñaron en llevar a sido uno de los términos clave usados en la crítica cultural tardorrea tener conocimiento, como algo «extraordinario y digno del mejor e imágenes [griegas]». Plinio se refiere a este discurso, del que alcanzó ello hacía justicia a lo expuesto el año 33 a.C. en su discurso progracabo ostentosas medidas en este sentido. Obviamente, no se puede las obras de arte en las villas de los ricos (Plinio, 35, 26). Este había de los ciudadanos» y hace claras alusiones a los exilia en que vivían estatuas (entre otras la famosa Hidra del Foro) (Plinio, 36, 121). Con mático «sobre la necesidad de exponer públicamente todas las estatuas griego distribuidas a lo largo y ancho de todo el complejo. Ya Agripa calientes, instalaciones deportivas y una multitud de obras de arte parques, senderos a lo largo de los canales del agua (euripus), baños población encontraba allí los deleites propios del lujo de las villas: de los muros, cumplía las funciones de una villa para el pueblo. La hablar de una expropiación sistemática de la propiedad privada de había decorado su sistema de acueductos y fuentes con columnas y El enorme espacio destinado al ocio, que estaba emplazado fuera

> evidente que el nuevo estilo era bien recibido. El pueblo se sentía que este incremento se llevaba a cabo de manera programática. Y es aquel momento hubiese más obras de arte accesibles al público, sino cuantos gestos de gran efecto demagógico. Lo decisivo no era que en obras de arte, sino que más bien se trataba de poder presentar unos con (el éxito de) la protesta de la plebs contra el intento de Tiberio de realmente propietario de las obras famosas. Esto quedó demostrado llevar a su propio palacio el Apoxiómeno de Lisipo (Plinio, 34, 62). 🛴 [

ginal, el edificio precedente al de Adriano, el cual servía para que junto a las de los dioses y Agripa debió instalarla junto a la suya, en el pórtico (Dión, 53, 27, 2). Sin embargo, este gesto no cambiaba giesen al monarca. Siguiendo la tradición helenística, el Panteón estambién en el área destinada al tiempo libre las miradas se diriestuviera decorado también aquí, como en la posterior edificación del nada en cuanto a la función del edificio. Probablemente el frontispicio después del «cambio» del año 27 a.C. Su estatua ya no habría de estar concordancia con su nuevo estilo, Augusto solicitó una modificación lada en la cella del templo entre las de sus dioses tutelares, mas en tectoras. Originalmente, la estatua de Augusto incluso estuvo instataba destinado al culto de la casa imperial y de sus divinidades pro-Panteón, con el águila de Júpiter sosteniendo la corona civica (v. fig. 77). Entre las edificaciones de Agripa se encontraba el Panteón ori-

rodeado por dos pórticos de mármol de 300 metros de largo y por sus propias edificaciones (fig. 114). El lugar para las elecciones estaba para la plebs, planificado por César y erigido por Agripa junto con mayor espacio construido en Roma. Se trataba de un local electoral un edificio de 95 metros de ancho destinado al cómputo (diribitorium) Junto al Panteón se hallaban los Saepta, el edificio que incluía el

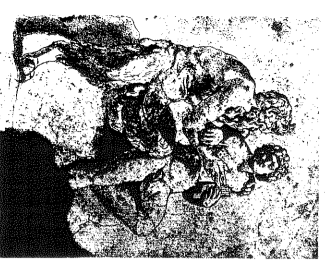
sobre todo para luchas de gladiadores y batallas navales. Pero también su dignidad. De hecho, con el tiempo los Saepta fueron utilizados su victoria sobre los ilirios. y la casa imperial. Por ejemplo, Tiberio fue recibido aquí después de se los solía utilizar para los espectaculares encuentros entre el pueblo currir a las urnas, con este edificio se erigía un enorme símbolo de Si bien el pueblo era llamado cada vez menos o casi nunca a con-

otras obras, dos grupos escultóricos helenísticos, uno del centauro estaba lleno de gente que pasaba allí sus ratos de ocio. Allí también como bazar por comerciantes de todo tipo y a todas horas del día podían verse famosas obras de arte. Agripa había hecho instalar, entre la siringa al joven Olimpo (Plinio, N. h. 36, 29). Quizá la referencia Quirón con su discípulo Aquiles y el otro de Pan enseñando a tocar Los Saepta, como muchos de los demás pórticos, eran utilizados

y que no era desafecto a la sensualidad (fig. 115). en asuntos de arte, Agripa no seguía los rigurosos principios morales El conjunto homoerótico de Pan y Olimpo son una prueba de que enseñanza que con seguridad se impartía en el ámbito de los Saepta que hacen estas esculturas a la relación discípulo-maestro aluda a la

el nombre de la Basilica Neptuni, contenía una referencia a sus méritos sino que lo inaugurara como Saepta Iulia (26 a.C.). Pero resulta significativo que Agripa no diera su nombre al conjunto como almirante, por lo que Augusto ya después de Nauloco lo había que representaba la expedición de los argonautas. Esto, al igual que premiado con una corona rostrata decorada con espolones (v. fig. 168 a) Uno de los largos pórticos estaba decorado con un ciclo de pinturas Agripa aludía sólo de forma muy recatada a sus propios méritos

espectaculares mapas de mármol con la representación del Imperiun conciencia del principis terrarum populi (Livio, praef.). ¡Piénsese en los modo, el pueblo se haría una idea de su imperio y se fortalecería la mandó exponer en la Porticus Vipsania (Plinio, N. h. 3, 17). De este mundo hecho por encargo de Agripa y que postcriormente Augusto Romanum instalados por orden de Mussolini en las ruinas romanas a Al entretenimiento de los paseantes servía también el mapa de



rial - de un original helenístico ins-Copia en mármol --época impetalado antiguamente en los Saepta Iulia. Aquí, en un dibujo de N Poussin (hacia 1620) Pan con Olinipo o Dafnis

a cabo un programa de construcción viaria, Augusto había dispuesto del Forum Romanum, al mismo tiempo que en el año 20 a.C. se llevaba lo largo de la antigua Via del Imperol Cerca de los venerables lugares bolo de que Roma era el centro del mundo. la erección de una piedra miliar dorada (milliarum aureum) como sím-

sistemática que Agripa por desarrollar la publica magnificentia (Séneca, cluso con columnas dóricas. Nadie se empeñó más ni de forma tan en concepto de manutención de los acueductos, los servicios especiamente con travertino, pero su decoración era elegante y contaba inrecientemente en minuciosos estudios, habían sido edificados simple-De ben. III, 32, 4). Después de su muerte pasaron a manos del Estado. instalaciones para los cereales. Los Horrea Agrippiana, reconstruidos hasta entonces él pagaba con sus propios bienes (Frontino, Aqu. 116) lizados de un grupo de 240 hombres bien organizados, trabajo que Agripa señalaba su dignidad al pueblo dominante incluso en las

# La presencia de la familia imperial en el conjunto de la ciudaa

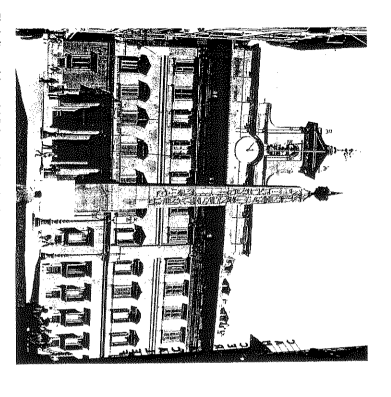
ejemplo de su sobrino, de su mujer o de su hermana, como es el caso el de Octavia, el Teatro de Marcelo» (Suetonio, Aug. 29). de la Porticus Gaii et Luci Caesaris (en el Foro), el Pórtico de Livia y «También hizo erigir algunos edificios en nombre de otros, por

magnificentia. Pero sus edificaciones para el ocio se enmarcaban en un excavaciones para la construcción de una laguna artificial destinada a soleo, en el Nemus Caesarum (en el actual Trastevere), hizo realizar las como la Porticus Octavia, construyó el parque alrededor de su Maugran dispendio el Teatro de Pompeyo y otros edificios más pequeños trucciones de César (la Basilica Iulia, el Forum Iulium), renovó con contexto político distinto, más directo. Concluyó las grandes cons-Esquilino, el Macellum Liviae y muchas cosas más (Res Gestae 19-21) las naumaquias y financió el nuevo edificio para el mercado en el Sólo Augusto podía compararse con Agripa en temas de la publica



116. Solarium Андияй, hacia 10 a.C. Reconstrucción de E. Buchner. El día del cumpleaños de Augusto la sombra del obelisco señalaba hacia el Ara Pacis Augustae

200 3 1200 Al norte de las edificaciones de Agripa, relacionado probablemente sistema indicador que probablemente servía al mismo tiempo de relo sombra caía sobre líneas y letras de bronce que creaban un amplio reloj de sol de mayor tamaño. Como índice (gnomon) se utilizó ur inaugurado el año 10 a.C. (fig. 116). Jamás se había construido un con el parque del Mausoleo, se encontraba el enorme Solarium August portador de la paz», o natus ad pacem. El reloj de sol era un magnífico constelación estelar había previsto el imperio de la paz, «nacido como hacia la cercana Ara Pacis Augustae. A la hora de su nacimiento la El día del aniversario de Augusto el gnomon indicaba pertinentemente hacer notar que el obelisco estaba consagrado al mismo tiempo al Sol victoria «sobre Egipto», ocurrida hacía ya 20 años. Pero es interesante y de calendario. La inscripción en el pedestal del obelisco aludía a la la actualidad se halla delante del Palazzo Montecitorio (fig. 117). Su obelisco de 30 metros de altura traído de Egipto, monumento que er monumento y podemos imaginar cuan placentero seria pasear sobre



17 El obelisco, delante del Palazzo Montecitorio en Roma. Augusto había traído el obelisco de Egipto; en Roma fue utilizado como índice del enorme reloj solar

en cuenta los numerosos habitantes y visitantes que acudían a Roma inscripciones en griego. procedentes de Oriente y en un gesto cosmopolita se habían incluido la enorme red de líneas. Para su elaboración también se habían tenido

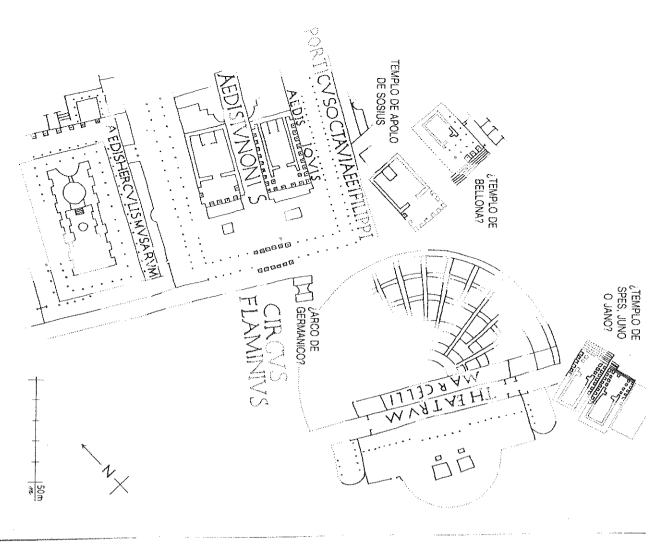
44 **600 460** 40

manos de los dalmacios en las guerras ilirias. en las galerías renovadas instaló los estandartes rescatados por él de puesto que éste ya aparecía en el nombre del edificio. Por lo demás, resultar difícil prescindir de la mención de su nombre (Res Gestae 19), fama a los preciosos capiteles de bronce. En este caso no le debió de rey de los macedonios. Augusto renovó este edificio que debía su Octavio después de su victoria en la batalla naval contra Perseo, el la Porticus Octavia había sido erigida en el año 168 a.C. por el cónsul casi del todo el recuerdo de los donantes republicanos. Por ejemplo de la renovación y aceptación de monumentos. Con ello se perdió los templos y pórticos de los vencedores del siglo II a.C. (fig. 118) También ellos contribuyeron al enaltecimiento de la casa real a través Al sur de las edificaciones de Agripa se encontraba el conjunto de

del año 29 a.C., éste fue presentado como potencial heredero. Más que su única hija, Julia, contrajera matrimonio con Marcelo y, a partir do de su hijo Marcelo, muerto el año 23 a.C. Augusto había dispuesto posteriormente en el mismo lugar una schola con biblioteca en recuerel edificio en honor de su hermana, quien por su parte hizo erigii para la construcción de una nueva Porticus Octaviae. Augusto financió Macedonia Q. Cecilio Metelo, debió ser derribada completamente piter Stator y de Juno Regina en el año 147 a.C. por el vencedor de tarde hizo construir un teatro en su honor. Pero la Porticus Metelli, construida en torno a los templos de Iup-

gusto incluso utilizaba el sello de Alejandro, y que en sus monumencompañeros, harían referencia a Augusto. Se ha de recordar que Aurosas figuras de caballeros que representaban a Alejandro y sus 25 clásicos, como el famoso monumento de Lisipo formado por numetos había constantes referencias a aquel gran macedonio, sea mediante momento, tanto las estatuas de Venus y de Eros de los maestros contexto adecuado al nuevo lenguaje de las imágenes: a partir de aquel imagenes o recuerdos. las famosas obras de arte donadas por Metelo fueron integradas en ur Naturalmente, a causa de la sustitución de unos edificios por otros.

los molinos de Augusto. muchos. Entretanto, prácticamente todas las aguas iban a alimentar Sin duda, el ejemplo de la Porticus Metelli/Octaviae era uno entre



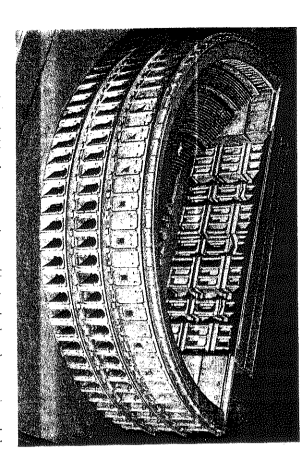
.... ..... Roma. Conjunto de los pórticos y templos alrededor del Teatro de Marcelo, según los fragmentos de la Forma Urbis.

El teatro como lugar de encuentro entre el Princeps y el pueblo

sumaban a esto dos nuevos complejos para el esparcimiento público: vos teatros: el Teatro de Marcelo, de Augusto, con un aforo de aproculos en los tres escenarios simultáneamente. En los alrededores se ximadamente 12.000-15.000 espectadores (fig. 119), y otro teatro más 40.000 personas en ocasiones especiales, cuando se ofrecían espectápequeño, el de Balbo el Joven. Así es como, junto con el renovado había surgido en el Campo de Marte un verdadero centro cultural. los Saepta y el anfiteatro de Statilio Tauro. En el plazo de 15 años Teatro de Pompeyo, había una capacidad total para no menos de En la inmediata cercanía de los pórticos fueron erigidos dos nue-

se excusara si no podía acudir. César solía aprovechar el tiempo reopiniones políticas en el teatro sustituía en cierto sentido a las asamdiante ellas quedaba de manifiesto el supuesto «diálogo» entre moel traslado del Apoxiómeno, cumplían la función de «válvulas». Megeneral y creaban una imagen de evidente aprobación de su gestión. encuentros. El saludo y el aplauso eran expresión de un consenso ciudadanía congregada en el teatro. Por el contrario, promovía estos visando la correspondencia. con atención hasta las más agotadoras representaciones e incluso que alegraba de que el monarca compartiese su diversión, que presenciara especie de legitimación plebiscitaria de tipo simbólico. El pueblo se bleas del pueblo y a los comicios, y que otorgaban al monarca una narca y pueblo. Se ha dicho, con acierto, que la manifestación de legislación matrimonial (9 d.C.) o la ya mencionada indignación por la de los caballeros en contra de las restricciones económicas de la íncluso las protestas ocasionales contra determinadas medidas, como A diferencia del Senado de la República, Augusto no temía a la

de haber ofrecido ocho espectáculos de gladiadores con un total de nos adinerados. En sus comentarios se vanagloria, entre otras cosas, dinero público. Con frecuencia Augusto liberaba de gastos a los mesu propio bolsillo hasta el triple de la cantidad que se financiaba con competencia de los funcionarios, que estaban autorizados a aportar de había 67 días de juegos ordinarios en el año. Su organización era de dario religioso, y los juegos extraordinarios. En tiempos de Augusto entre los juegos regulares de cada año, que formaban parte del calen-(magnificentia) de los juegos» (Suetonio, Aug. 43). Existía diferencia tecesores tanto en la cantidad como en la variedad y el esplendor 10.000 luchadores además de 26 espectáculos con animales con un Parte de la publica magnificentia eran los juegos. «Superó a sus an-



119. Roma, Teatro de Marcelo, maqueta. Augusto hizo instalar las columnas gricgas de la casa de Escauro en el centro de la pared frontal del escenario (v. p. 168).

total de 3.500 animales muertos (Res Gestae 22 s.). Estos, junto con las carreras de caballos en el circo, eran los juegos favoritos. Sin embargo las cifras son equívocas" y ocultan que Augusto en el fondo era más bien comedido en cuanto a este tipo de diversiones populares. Por ejemplo, Trajano ofreció en una sola ocasión más de lo que Augusto ofreciera en sus más de cuarenta años de gobierno. También llama la atención que entre las numerosas obras públicas de Augusto no haya ningún gran anfiteatro de piedra. El pequeño anfiteatro de Statilio Tauro procede de una época temprana y, evidentemente, no forma parte del programa augústeo. Fue alguien tan poco dispendioso como Vespasiano, quien construyó el Coliseo para el regocijo popular de las luchas de gladiadores y acosos de fieras. Pero por lo visto la mesura sólo se ejercía en Roma. En la planificación de las coloniae augústeas, como por ejemplo en Emerita Augusta en España, la construcción de un anfiteatro estaba concebida desde un principio.

En determinadas ocasiones el *Princeps* recurría a todos los medios a su alcance. Con motivo de la inauguración del Foro de Augusto y del Templo de *Mars Ultor* organizó, por ejemplo, espectáculos con más de 260 leones en el Circo, ofreció los Juegos de Troya en el Foro con la participación del príncipe Agripa Póstumo, además de luchas de gladiadores en los *Saepta* y una cacería de 36 cocodrilos en el Circo

Flaminio (Dión, 55, 10). En la enorme laguna artificial construida especialmente para espectáculos de naumaquias del otro lado del Tíber hizo representar la batalla de Salamina de los atenienses contra los persas con un total de 3.000 luchadores y 30 grandes navíos, además de muchos otros pequeños, para conmemorar su victoria en Accio. El *Princeps* no escatimaba gastos con ocasión de celebraciones de tal importancia ideológica para el Estado, para de este modo «colmar los corazones y la vista del pueblo romano con *imágenes* inolvidables» (V. Patérculo, II 100, 2).

Pero, por lo demás, Augusto fomentaba sobre todo el teatro al que, además de su función como lugar de encuentro entre el monarca y el pueblo, se le atribuía también un importante papel cultural y educador. La nueva Roma requería de teatros, entre otras razones, por el hecho de que los espectáculos teatrales habían desempeñado una importante función en las ciudades griegas, sobre todo en la Atenas de la época clásica: sin teatro, la pretensión de Roma de ser el centro cultural del Imperio no resultaba convincente. En el fondo, el fomento del teatro formaba parte del esfuerzo por igualar a los griegos. Los dos grandes espectáculos griegos de atletas también se enmarcan en este contexto. ¡Augusto se vanagloria de ellos incluso en su Res Gestae (22), aun cuando ni éstos ni el teatro formaban parte de las costumbres de sus antepasados!

Sabemos que en los teatros eran representadas las obras de los poetas augústeos leales, que Augusto premiaba generosamente determinadas obras teatrales como el *Thyestes* de Vario (un millón de sestercios) y que Virgilio era aclamado por el público. ¡Cuán interesante sería poder conocer el programa de las representaciones y analizar en qué medida se había «politizado» la nueva interpretación de los mitos que hacían los dramas! Mas este gran campo del lenguaje de las imágenes se ha perdido casi por completo. Consta, sin embargo, que las ambiciosas pretensiones en este ámbito no tuvieron mucha duración y que pronto los escenarios estuvieron dominados por lo burlesco y sobre todo por la pantomima.

El nuevo teatro también desempeñaba un importante papel en la consolidación del orden social, ya que en él el pueblo romano se veía enfrentado a su propia estructura social. La asistencia al teatro señalaba claramente a cada uno su lugar en la sociedad.

Ya en el siglo II a.C., el Senado había reservado para sí las gradas inferiores de la cávea o el semicírculo de la *orchestra* y posteriormente dispuso que los caballeros ocupasen el siguiente nivel de las gradas. La distribución discriminatoria de las localidades existía ya en tiempos tardorrepublicanos. Cicerón (*Phil.* 2, 44) habla de un sector en el que

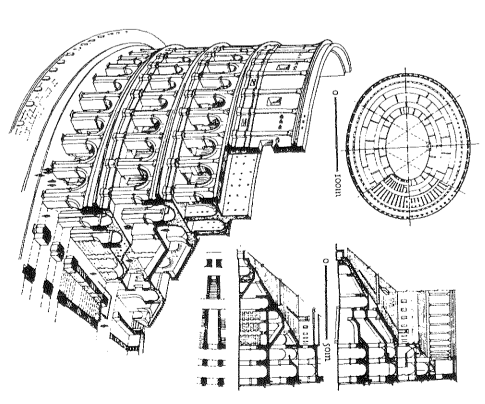
quienes no fueran ciudadanos, las mujeres y los esclavos, siempre y a los ciudadanos romanos libres, distribuidos por tribus como en la sestercios. A continuación, el amplio espacio del centro correspondía dos. Les seguían los caballeros con un censo superior a los 400.000 para los senadores y entre ellos sobresalían los sacerdotes y magistrauna distribución diferenciada de asientos y rangos que preveia tanto ción enlazó Augusto su lex Iulia theatralis. Al parecer, ésta contenía debían sentarse quienes hubieran sufrido bancarrota. Con esta tradisabemos, por ejemplo, que los soldados tenían sus localidades sepacuando les estuviese permitido el acceso al teatro. Lamentablemente. repartición de cereales: panem et circenses. Al fondo tenían su lugar honores como discriminaciones. En la orchestra estaban las localidades prohibía temporalmente la asistencia al teatro a solteros empederniradas de las del pueblo, que los muchachos tenían sus gradas junto a conocemos los detalles sólo de forma incompleta e imprecisa. Pero dos. También las asociaciones gremiales parecen haber tenido sus prolocalidades a los casados y con familia numerosa e, incluso, que se las de sus educadores y que las leyes matrimoniales otorgaban mejores

existían realmente posibilidades de un lento ascenso. Es indudable que a cada rango social le correspondían tareas y dignidades propias y que, por ejemplo, jamás invitaba a un liberto; pero, por otra parte en otras ocasiones, tal como en sus invitaciones a los banquetes, a los social de los propios afectados facilitaba el cumplimiento de la nordiferenciación en el orden de las localidades y la vigilancia y el contro yaban aspectos fundamentales de la identidad burguesa. La marcada el entorno de una determinada corporación o de forma aislada, subraprivilegiadas y las discriminaciones, así como el derecho a sentarse en fiestas fomentaba la aceptación de este orden. la vivencia de esta estructura social tanto en ritos como durante las respetaba escrupulosamente el rango social tanto en los juegos como mente aceptada por todos, entre otras cosas porque el propio Printeps mativa. La rigurosa estructura piramidal de la sociedad era amplia-Ante la enorme importancia social de los juegos, las localidades

Tal como lo demuestran los teatros augústeos en los más distintos de los espectadores) habrían de ponerse al servicio del orden social. estructuras sobre las que se sustentaba la cavea semicircular (la gradería sólo recurriendo a elementos de tipo óptico. También las complejas día a separar los distintos pisos con mayor claridad que antes, y no cimiento y a la visualización del ordenamiento social (v. fig. 255). En los numerosos teatros recientemente construidos o reedificados se ten-Incluso la propia arquitectura de los teatros contribuía al esclare-

> sistema logístico alcanzó su perfección en el Coliseo (fig. 120). ópera burgueses en el siglo XIX. Dos generaciones más tarde este a grupos sociales más elevados --tal como ocurriría en los teatros de situadas al fondo, ni siquiera tenía contacto con quienes pertenecian go social, de modo que el pueblo llano, cuyas localidades se hallaban espectadores, sino también para situar al público de acuerdo a su rando únicamente para permitir la fluidez en la entrada y salida de los lugares, el sistema de pasadizos abovedados y escaleras no era utiliza-

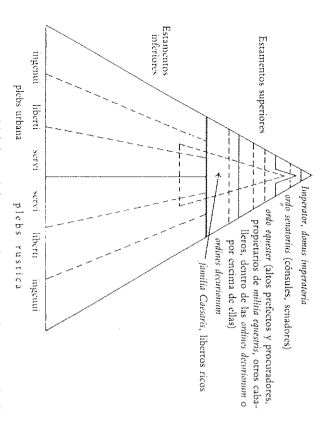
la introducción de la monarquía no modificó en nada la estratificación Como lo demuestra la distribución de las localidades en el teatro



pasadizos y escaleras, los asistentes al teatro y al anfiteatro romanos eran conducidos a sus 120. Roma, Colisco, comenzado después del año 70 d.C. Mediante un ingenioso sistema de localidades, que estaban distribuidas en función de criterios sociales

a tavorecer a algunos senadores con la donación de las cantidades dores, caballeros y grupo dirigente de las ciudades (decuriones)--- cra cola la principal forma de producción. Requisito ineludible para perde la riqueza siguió siendo la propiedad de la tierra, y el trabajo agrísocial romana (fig. 121). Por el contrario, bajo Augusto se afianzaron tocrático; la «revolución» romana se llevaba a cabo bajo signos conserla procedencia y el prestigio (dignitas). Se conservó el principio arismás alto. Pero la riqueza no lo era todo. Igualmente importantes eran necesarias con el propósito de asegurar la continuidad del grupo social la propiedad de cierta riqueza. Ocasionalmente, Augusto llegó incluso tenecer a uno de los tres ordines que constituían la clase alta ---senalas fronteras entre uno y otro grupo social. El fundamento económico

no hubiese nacido como hombre libre, aunque poseyera grandes rique básicamente se diferenciaba entre honestiores y humiliores. Quien dignitas social, pero no respecto al bienestar. Es importante recordar quezas, quedaba excluido de los cargos del Estado y de la ciudad y los tres ordines y el resto de la población eran decisivas en cuanto a la con ello también de los ordines. A ello se debe que, en el teatro, hasta Las fronteras entre la clase alta y la baja, entre los miembros de



<u>...</u> Estructura piramidal de la sociedad romana en la época imperial. Esquema realizado por G. Alföldy, 1984

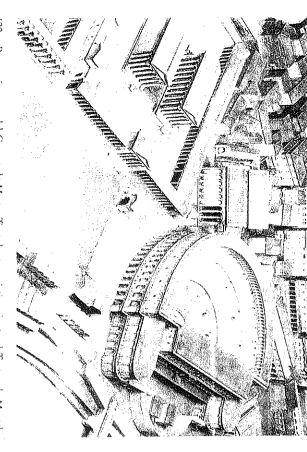
esclavo que hubiese tenido éxito; requisito para ello era la riqueza. sola generación. En cambio, podían lograrlo los hijos y nietos de un des. Un ascenso desde la clase baja a la alta era casi imposible en una los libertos más ricos debieran conformarse con las últimas localida-

un cambio social nuevas posibilidades de ascenso que paulatinamente dieron origen a también creó válvulas de escape para las tensiones sociales y ofreció La monarquía consolidó las fronteras de los estratos sociales, pero

nocimiento social y hacía posible el ascenso. Los caballeros asumían ejército y de este modo podían ascender al Senado. Del mismo modo, de la unión directa de todos los estratos con el emperador. Particuen relación con éstos, la veneración del monarca, son un buen ejemplo augustales (miembros del sacerdocio imperial), también en este caso a tuir un nuevo estrato social entre decuriones y populus en calidad de con los ricos libertos de la ciudades, los cuales habían podido constimás alto que los demás miembros de estas clases. Son comparables que los libertos y esclavos imperiales gozaban de un rango mucho riormente, en beneficio de los hombres de las provincias. Es obvio en el curso del siglo I a.C., primero en favor de los itálicos y, postepúblicos y al Senado, cuya composición se modificó constantemente atención de sus comunidades y con frecuencia accedían así a cargos los decuriones de las ciudades podían atraer mediante sus méritos la cargos de responsabilidad en la administración del Imperio y en el bajos que desempeñaran en servicio del monarca les otorgaban recolarmente fue éste el caso de las personalidades sobresalientes. Los trader y cuál fue su aportación a la difusión del nuevo lenguaje de las manifestaban en los monumentos estos grupos que aspiraban a ascentravés de la veneración al emperador. Veremos más adelante cómo se La distribución de los antiguos y los nuevos cargos sacerdotales y,

### Conjunto urbano e ideología

junto urbano de la Roma augústeo. Para los espectadores, los teatros de publica magnificentía en la ciudad renovada. El emplazamiento de de Marcelo y de Balbo aparecían como la materialización de pietas y de mármol y espléndidas edificaciones para el ocio (fig. 122). Desde cavea podían ver un paisaje urbano único, constituido por santuarios pasearan durante los intermedios por los corredores porticados de la ambos edificios estaba resuelto de tal manera que los espectadores que Los grandes teatros constituían elementos importantes en el con-



3 Roma, área sur del Campo de Marte. Templo con pórticos junto al Teatro de Marcelo; delante de éste se hallaba el Circo Flaminio (v. fig. 118).

templos del Area Sacra en el actual Largo Argentina. Estas vistas de mano. En lo alto se divisaba incluso el Templo de Júpiter Capitolino. Bellona, y desde las arquerías del teatro ambos casi al alcance de la numentos honoríficos, el nuevo Templo de Apolo de Sosio y el de renovada con los templos y jardines, el Circo Flaminio con sus moel Teatro de Marcelo se veían los pórticos del siglo II a.C. en su forma la ciudad satisfarían plenamente el gusto del Princeps. Desde los corredores del Teatro de Balbo podían verse los cuatro

que el Capitolio e incluso que el Palatino. resultaban más impresionantes que los foros, que los nuevos templos Oriente los edificios de mármol destinados a la diversión y al ocio terceras partes del total del texto. Para los visitantes procedentes de resulta significativo que el Campo de Marte ocupe más de las dos En la descripción que hace Estrabón de la Roma tardoaugústea,

de arte, los jardines verdean y florecen en todas las estaciones del año ecuestres. Paralelamente pueden verse multitudes de atletas y jugadounos a otros, se desarrollen carreras de caballo y todo tipo de deportes norte] es admirable. Permite que, simultaneamente y sin obstruirse res de pelota y de aro. Todos los senderos están decorados con obras «Ya sólo el tamaño del Campo de Marte [se refiere a su parte

> urbano único, tanto que la vista no se cansa de mirar. Junto a esto deada de numerosos pórticos dispuestos en forma de un semicirculo, y las cimas de las colinas que llegan hasta el Tíber crean un paisaje ciudad no parece más que un apéndice» (Estrabón, V 3, 8). templos. Aquí todo está tan densamente edificado que el resto de la bosques sagrados, tres teatros, un anfiteatro y los más estupendos hay otra explanada [la parte sur del Campo de Marte] que está ro-

rrollo de la política de obras públicas del nacionalsocialismo y del se cumplía ante los ojos de todos. Quien haya presenciado el desaartesanos. El planteamiento programático de que la majestad del Imun panal de abejas; hacia donde se mirase podía verse a los laboriosos veinte (Aen. I 418 ss.). La participación generalizada hace pensar en obras arquitectónicas que se llevaban a cabo en Roma en los años Dido, se refleja el esperanzado espíritu de empresa que irradiaban las Virgilio hace de las obras de edificación en Cartago, en tiempos de neos habían vivido allí durante su edificación. En la descripción que parte de los edificios ya había sido concluída. Pero sus contemporáandamios. perio debía reflejarse en magníficas obras públicas (Vitruvio, praef.) fascismo sabrá cuán poderoso es el efecto emocional que generan los Estrabón conoció la nueva Roma de Augusto cuando la mayor

una ciudad planificada racionalmente con un sistema rectangular de tica. Esto era lo que quería César. Su desco era desviar el Tíber y, ciones para el ocio, la nueva Roma no llegó a ser una ciudad heleníscontradecían los principios de su modo de actuar. La pietas exigía enorme teatro construido a espaldas del Capitolio se habría podido calles en el que todas las insulae fuesen de igual tamaño. Desde un de este modo, sobre la base de un Campo de Marte más amplio, crear pasados (Mores Maiorum) imponía sencillez en los barrios residenciales el respeto por la propiedad privada y la escala de valores de los anterespeto por los antiguos lugares de culto, su estilo político conllevaba de Augusto era diferente: innovaciones o intervenciones tan profundas ver el bien estructurado conjunto de la ciudad (Suetonio, Div. Iul. 44). Nerón soñaría más tarde con proyectos parecidos. El planteamiento Pero a pesar de los templos de mármol y de las costosas edifica-

glo III d.C., el aspecto del conjunto urbano de los barrios antiguos y densamente poblados (v. fig. 113). plan alguno en el curso de los siglos determinaban, aún en el sirosos lugares. Calles y pasajes angulosos que habían ido creciendo sir Por estas razones el sistema callejero permaneció intacto en nume-

ción y estructuración, su intervención fue llevada a cabo de otra for-Si bien el Princeps emprendió también en este ámbito una ordena-

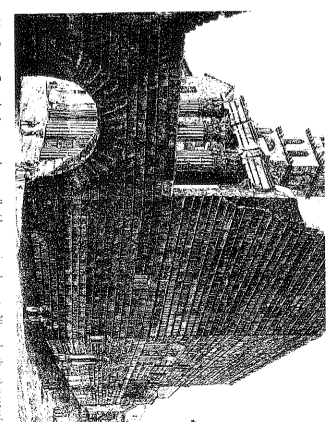
El programa de renovación cultural 189

sobre la construcción. Los edificios no debían elevarse por encima de y el orden y hacían cumplir las disposiciones que dictara Augusto colaboraban con el cuerpo de bomberos, garantizaban la tranquilidad bién ellos se ocupaban de algunas tareas menores de la seguridad riormente en relación con el culto de los Lares y del monarca. Tamcompuesta por aquellos magistri y ministri de los que se habló antehabitantes de cada vicus elegían su propia administración, que estaba terminaba también el grosor que debían tener los muros de contención. ma. La ciudad fue subdividida en 14 regiones y 265 vici (barrios). Los los 70 pies (aproximadamente 21 metros) y entre otras cosas se de-

sus fiestas de primavera y de verano, se convirtieron en ocasiones de así como también la regularidad en el abastecimiento de cercales, todo incendios y consolidó las márgenes del Tíber. El orden y la seguridad, a estos males. En dos ocasiones modificó el sistema de auxilio contra dios y las inundaciones. El Princeps intentó también dar una solución facilitaba el control reciproco. reunión social y de encuentro vecinal, lo que naturalmente también lidad de vida» de los barrios. Los cultos compitales de los vici, con ello minuciosamente organizado, tuvieron efectos positivos en la «ca-Los principales problemas de los barrios antiguos eran los incen-

joramiento de las condiciones de vida, pero no cambiaron en nada la se veía absolutamente nada de los magníficos edificios de mármol del enorme muralla de hasta 33 nietros de altura y bien construida con asombro a la posteridad (fig. 123). Aún hoy puede verse que esta gusto; este era un monumento singular que ha provocado fundado qué punto esto formaba parte del planteamiento ideológico del régiparecía un apéndice de la nueva Roma construida en mármol. Hasta que, desde un punto de vista estético, la antigua ciudad residencia imagen sencilla y arcaica de los barrios. Estrabón tenía razón al afirmar protegía el precioso santuario de los incendios de la Subura. Pero su mental. Evidentemente la muralla tenía un propósito práctico, pues del Foro, vista desde las viviendas se imponía por su altura monu-Templo de Mars Ultor. Desde las calles y viviendas de la Subura no bloques de piedra toba se alzaba incluso por encima del techo del men queda demostrado con la gran muralla en torno al Foro de Aumanifiestamente simbólico en el conjunto de la ciudad forma monumental y arcaica le proporcionaba, además, un caráctes Foro. Si bien la muralla apenas llamaba la atención desde el interior Es indudable que todas estas medidas posibilitaron un sensible me-

públicos. Un contemporáneo probablemente vería el valor simbólico residenciales y la maiestas y magnificentía de los templos y edificios La muralla acentuaba la frontera entre la sencillez de los barrios



edificio del fuego y al mismo tiempo establecía una frontera simbólica. Rossini, hacia 1810. Roma, Foro de Augusto. La muralla (de aproximadamente 30 m de altura) protegía el

por la propiedad privada. con diversos ángulos demostraba el minucioso respeto de Augusto de la muralla también desde otro punto de vista. Su forma irregular

colindantes» (Suetonio, Aug. 56). mente porque no se atrevió a expropiar a los propietarios de las casas «El hizo construir su foro más pequeño de lo previsto original-

exigía de sus conciudadanos. trar que también él se sometía a las leyes, del mismo modo que lo rrespondientes solares. Pero incluso en este caso se trataba de demos-Naturalmente el Princeps habría podido obtener fácilmente los co-

ni que tuviese mayores repercusiones en la mentalidad de la época ción resultan casi maravillosas. Quizá no haya nada tan convincente cientos de nuevos conjuntos urbanos, en los que por primera vez la romanas en el ámbito occidental del Imperio condujo a la creación de como estos hechos. La influencia de este modelo sobre las ciudades transformaciones que experimentó la ciudad tan sólo en una generacultura romana adquirió una forma visual (v. p. 365) Si se piensa en la Roma de la última época de la República, las

### 3. MORES MAIORUM

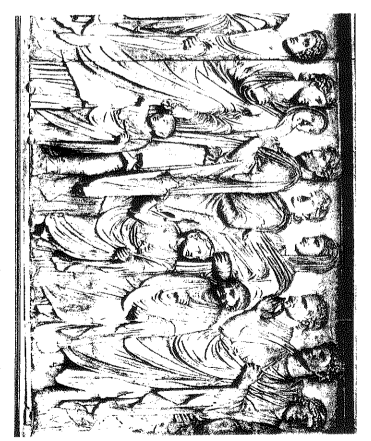
Sencillez y ascetismo, educación severa, rigor en las costumbres, orden y subordinación a la familia y al Estado, empeño, valor y disposición al sacrificio, todas éstas eran las virtudes que se invocaban en Roma desde comienzos de la helenización bajo la divisa de mores maiorum mientras en verdad se iba produciendo un acelerado alejamiento de este conjunto de valores propios de una sociedad arcaica. Paralelamente, la idea de la necesidad de una renovación moral había cobrado independencia; sin un retorno a las virtudes de los antepasados no se lograría un sancamiento interno del Estado.

Si bien el mundo había presenciado con frecuencia tales invocaciones y aunque éstas siempre habían resultado imprecisas, alejadas de la realidad y efimeras, su efecto emocional solía ser sorprendentemente poderoso, pues fueron un elemento constitutivo de la eterna esperanza de un «mundo nuevo».

### Leyes relativas a la moral

Senado. En el contexto de su programa de renovación, Augusto otorgó una importancia fundamental a estas leges Iuliae, las cuales entre siguiente y estuvieron acompañadas de una rigurosa limpieza en el a tener más hijos. Es sintomático que el primer intento (fracasado) de como los correspondientes premios y beneficios para las familias nusanciones a los solteros, sobre todo en el derecho de herencia, así otras cosas incluían la persecución judicial del adulterio (!) y fuertes sentaron una preparación ideológica para las fiestas seculares del año sas leyes del año 18 a.C. relativas al matrimonio y a la moral repredel programa de pietas de los años 29/28 a.C. Sin embargo, las famouna legislación a este respecto haya sido emprendido en el contexto vida sexual induciendo a los romanos de los grupos sociales más altos castigos y premios quiso mejorar incluso las costumbres relativas a la cambio de actitud también en este ámbito, y mediante una política de y como causa de la decadencia. Augusto creyó poder introducir un la impiedad, eran consideradas como los principales vicios del pasado Horacio (Carm. 3, 6) aún en el año 29 a.C. La inmoralidad, junto con ahora la calamidad sobre la parria y el pueblo.» Tal es el lamento de trimonio, el hogar y la estirpe. Y a partir de esta fuente se difunde «¡Oh, tiempos llenos de inmoralidad! Primero mancillasteis el ma-

La propaganda con imágenes resultaba difícil en este campo. El



124. Roma, Ara Paris. Antonia la Menor con Druso el Mayor y sus hijos; les siguen otros miembros de la casa imperial.

a ella, «[Augusto] hizo venir a los hijos de Germánico, cogió a algusuavizada— sobre todo a causa de las sanciones tributarias asociadas propio Princeps hacía todo lo que estaba en su mano. Hasta su vejez seguir el ejemplo de este joven varón» (Suetonio, Aug. 34) regazo de su padre y tanto con el gesto como con la vista invitaba a nos en sus propios brazos, ordenó que los demás se sentaran en el contra la legislación matrimonial —a pesar de que ésta ya había sido N. h. VII 60). Aún en el año 9 a.C., cuando los caballeros protestaban incluso fue publicado en los acta, el boletín oficial del Estado (Plinio, talidad de sus 61 descendientes y ofrecer allí un sacrificio, hecho que torizado a dirigirse en ceremoniosa procesión al Capitolio con la todado a luz numerosos hijos. Un viejísimo anciano de Fésula fue au-Aug. 89). Fue erigida una estatua en honor de una esclava que había como si hubiese sido escrito recientemente» (Livio, Per. 59. Suetonio, Metelo del año 131 a.C. «Sobre el aumento de la tasa de natalidad» «No tuvo reparos en leer ante el Senado un discurso del censor Q se estorzó en la búsqueda de exempla que surtiesen el efecto deseado

También se acudió a los poetas afines en busca de colaboración.

cos versos de Horacio parecen delatar la repugnancia con que fueron íntimamente asociado al advenimiento de tiempos mejores. Los par-Ellos debían demostrar que una moral rectificada era un requisito

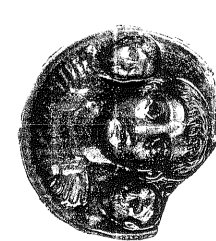
sobre el mar pacífico vuelan los marinos en todas direcciones. La Buena Fe terne ser sospechosa. Ceres y la bienhechora Felicidad, nutren sus surcos: «Pues, por ti, el toro seguro recorre los campos;

la pena acompaña a la culpa pisándole los talones» (Horacio, Carm. 4, 5) las nuevas madres alaban el haber tenido hijos parecidos a sus padres; las buenas costumbres y la ley dominan a la maldad afrentosa casto hogar no se mancha con ningún comercio indigno:

cada vez más positiva. Aquellos en quienes el Princeps había puesto como de su idea de una renovación interior. El político realista y mordaces. En el fondo, esta grosera reglamentación e intromisión tieron a la tentación de formular los correspondientes comentarios alguna observación movió a risa y personas como Ovidio no resissus ojos con mayores esperanzas respondieron negativamente. Más de taban obviamente condenadas al fracaso. Sobre todo, no se consiguió bién las amonestaciones y exhortaciones que las acompañaban--- espublica magnificentia, las leyes sobre las costumbres —así como tammás debil, ya que al igual que Ovidio ambas se sentian atraidas por fuera tan inhumana. La vida disipada de ambas lo ofendía en su flanco voco que su reacción contra su hija Julia y su nieta del mismo nombre con este programa y a pesar de ello fracasara tan rotundamente prodiscursos e incluso se los remitía a los gobernadores de provincia le parecían dignos de ser emulados y los utilizaba a cada paso en sus gen curiosa; de los textos antiguos extractaba aquellos ejemplos que calculador convertido en incansable predicador moral ofrecía una ima-Augusto se hallaba preso de la conciencia de su propia misión asi tampoco armonizaban con el estilo del nuevo régimen. En este caso, tomentar la prole numerosa a pesar de que la actitud al respecto fue chazo toda reconciliación. la dionisiaca «jeunesse dorée» de Roma, alimentando el chismorreo de (Suetonio, Aug. 89). El hecho de que Augusto se identificara tanto la ciudad. Ambas fueron desterradas y hasta su muerte Augusto re-A diferencia de los programas para la renovación religiosa y de la

yos los principios de la renovación religiosa, tampoco parecen haber Los artistas plásticos, que con tanto entusiasmo habían hecho su-

nor con dos príncipes. En estas condenición de metal. Tiberio o Druso el Mecoraciones militares se solía hacer alusión 125. Medallón de vidrio para una guara los descendientes de la casa imperial



más bien con la propagación de la dinastía. (fig. 125) y otros recursos similares. Pero todo esto está relacionado nes de vidrio con las representaciones de los príncipes y de sus hijos riormente, hubo en el ejército condecoraciones en forma de medalloen un primer plano (fig. 124), pero no eran muy numerosos; postemente que en el Ara Pacis se representó a los hijos de la casa imperia logrado concebir nada apropiado respecto a este otro tema. Natural-

relación con la Edad de Oro. de la «moral conyugal» y de la «prole numerosa» no podían ser inron a formar parte de las imágenes de felicidad que proliferaron en terpretados directamente por los artistas en forma sublimada, sí pasa-Aun así, esta impresión engaña. Si bien, como veremos, los temas

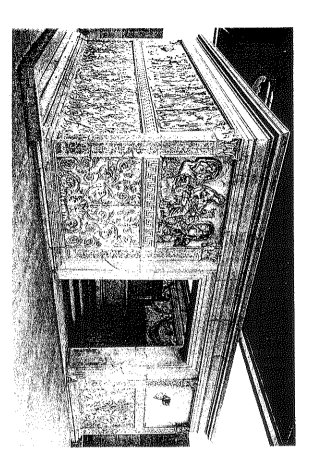
# El Princeps como modelo ideal

tuosa con los senadores, su disciplina y autocontrol. Sus huéspedes sarse, su trato amable hasta con los más modestos, su actitud respemismo sentido llamaba la atención su forma de caminar o de expreen los actos públicos destacaba por su estilo sobrio y digno, y en este de su forma de vida como de sus apariciones en público propagaba relataban cuán sencilla y anticuada era su vivienda. Se decía que --al la imagen con la realidad (V. Patérculo, 2, 126, 5). Su comparecencia constantemente los mores maiorum. Al menos en él había de coincidir aunque había reservado Capri para sí, en calidad de refugio. Tambiér platos de oro; se sabía que no tenía particular interés en lujosas villas, igual que los antiguos— había hecho fundir hasta el último de los El propio Augusto pasó a ser el mayor exemplum, y tanto a través

por su mujer y su nieta, a pesar de los cientos de esclavas imperiales recatada en cuanto a los atributos de su dignidad, había sido tejida se hacía saber a la gente que la tela de su toga, de corte sencillo y disponibles.

nos. Y estos altares son los mayores monumentos erigidos por el edificaciones el nuevo estilo era particularmente llamativo. El Ara Pasu honor eran de tipo religioso o tenían un carácter votivo. En las aproximadamente, el año 20 a.C. Jtodos los monumentos erigidos en en lo referente a los homenajes que se le ofrecían. Al menos desde años treinta con la arrogante autoadulación que practicaba el Divi filius aún en los Senado y el pueblo en honor de Augusto después de la «reforma» crigidos posteriormente, probablemente hayan sido aún más pequecis Augustae (fig. 126) repetia, en sus modestas dimensiones, las pro-Qué diferencia con respecto al altar de Zeus en Pérgamo y en relación glo V a.C.). El Ara Fortunae Reducis (fig. 127 a), así como otros altares porciones del altar de las doce divinidades del ágora ateniense (si-El recato y la sencillez caracterizaban el estilo del Princeps también

senador, sobre todo porque veían señales de que también en el futuro hayan resultado probablemente tranquilizadores para más de algún El recato de Augusto y su constante referencia a los mores maiorum



126. Roma, Ara Pacis Augustae, 13-9 a.C. El altar propiamente dicho está protegido por los paramentos de mármol

subsidio del Princeps, el arruinado M. Emilio Lépido había podido autorizado a incluir una enorme inscripción en medio del Foro que como monetales podían imprimir nuevamente el nombre y emblema este sentido, desde el año 19 a.C., los jóvenes aristócratas que ejercían prestigio junto al Princeps en el contexto de la res publica restituta. En ellos aún tendrían posibilidades de realizarse a sí mismos y de ganar renovar la antigua basílica de los Emilios en el Foro (Dión, 54, 24), de su familia en las monedas. El pretor C. Nevio Surdino fue incluso a Augusto tanto en el anverso como en el reverso de sus monedas. tar en su basílica a bárbaros sometidos, los cuales aludian a los triunde tal manera respondieran con el correspondiente agradecimiento competencia alguna. No sorprende, pues, que quienes eran respetados Este hombre de Hispania, sin antepasados, no constituia obviamente construir un teatro con el dinero del botín, como el propio Princeps y Balbo el Joven fue incluso autorizado a celebrar un triunfo y a recordara que él había financiado el nuevo empedrado. Gracias a un fos del emperador, y los monetales rendían frecuentemente homenaje Utilizando preciosos mármoles de color Emilio Lépido hizo represen-

representación aparece sepultada por los escudos de los enemigos cionara a Roma por su amor al enemigo rey de los sabinos. En la tiempo que hizo representar a la impura vestal Tarpeya, quien traipretando de este modo la historia explicitamente de acuerdo con si quien dedicó una elegía completa (4, 4) a la desdichada vestal, intertal exemplum. Al parecer, también había sido tratado en el círculo de (fig. 127 b). Ciertamente, no había sido el monetalis quien inventara poetas de Mecenas. En cualquier caso, fue precisamente Propercio Uno de ellos aplaudió incluso las nuevas leyes sobre la moral, al



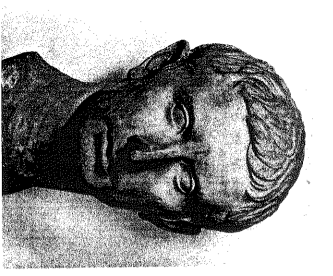


impura vestal Tarpeya es sepultada viva bajo los escudos. En el contexto de la legislación retorno de Augusto de Oriente. b) Denario de P. Petronius Turpilianus, Roma, 16 a.C. La 127. a) Denario de Q. Rustius, 19 a.C. Altar de Fortuna Redux, erigido con motivo del feliz augústea sobre la moral, la imagen alude a los Mores Maiorum

de la religión y la mora nueva función como ejemplo de la desgracia a que conduce el desacato

a la realidad del hombre enfermizo y envejecido. imagen estéticamente sublimada del eterno joven ya había sustituide generalizada. Los talleres siguieron utilizando el arquetipo habitual: la rondaba ya los cincuenta. Pero el nuevo retrato no tuvo una difusión decir, de una edad indefinida, aun cuando por aquella época Augusto cabello. Intacto permaneció, sin embargo, su aspecto intemporal, es viano (v. fig. 33). Se cambió la estricta composición que estableciera micos más nítidos apoyándose probablemente en el retrato de Octael año 27 a.C. (v. fig. 83), aparecen aquí nuevamente rasgos tisonólugar de las formas clasicistas del rostro artificial de aproximadamente parecen mínimos, mas aun así contienen un interesante mensaje. En un nuevo retrato de Augusto (fig. 128). A nuestros ojos los cambios Policleto para el peinado por una representación más naturalista del Es probable que en los años cercanos a la fiesta secular se crear:

identificación con la tradición y una promesa de respetar la res publica estatuas honoríficas concebidas con la cabeza velada. El hecho de que la eliminación de imágenes enfáticas y del surgimiento de las nuevas la toga del Princeps fuera hecha a mano constituía en sí mismo una El deseo de un retrato sobrio ha de entenderse en el contexto de



bablemente hacia el año gun un arquetipo creado pro-Retrato de Augusto se-

y quienes donaban tales estatuas expresaban de ese modo sus esperanzas en este mismo sentido.

símbolos ancestrales del Imperio (Carm. 3, 5, 10 s.). cionar la toga en un mismo párrafo y en relación con los sagrados recordar su rango en ocasiones señaladas. Horacio llegó incluso a menrectas convicciones mediante el cual el sujeto que la vistiera debía de Estado para todos los romanos, así como también un símbolo de Augusto logró que la toga llegara a ser una especie de vestimenta

ba del manto griego en cuanto al corte y la caída (v. fig. 10 a). Ahora, esta abundante cantidad de tela una estructura estética, tras cuyos domodelos didácticos de la correcta forma de llevarla. Imprimieron a da. Con el correr de los años, los artistas fueron creando verdaderos una imagen mucho más efectista, pero la prenda era a la vez incómoprobablemente motivados por Augusto y por los exponentes del nuebleces el cuerpo del sujeto desaparecía casi por completo (figs. 129 va forma de vestir (con sinus y balleus) (v. fig. 104). De ello resultaba vo régimen, se difundían atavios más complejos que exigían una nueque una representación naturalista del cuerpo. y 130); de esta manera el valor simbólico pasó a ser más importanto Durante el período tardorrepublicano, la toga apenas se diferencia-

mente en ello. ciaba tan făcilmente. De allí que Augusto debiera esforzarse especialvestimenta de Estado, incómoda y que por su color blanco se ensuvida. Pero, en general, parece que nadie llevaba de buena gana esta con enormes estuerzos, y ella manifestaba en sí misma el éxito de su la *toga* constituía un símbolo del derecho ciudadano que adquirieran lo demuestran los relieves de sus monumentos funerarios. Para ellos Los libertos fomentaron desde muy temprano esta moda, como

se hubiese quitado el manto y que no vistiese la toga anduviera ni el Foro ni en sus cercanías» (Suetonio, Aug. 40). romanos, los señores del mundo, el pueblo de la toga"» (Virgilio, oscuros mantos cotidianos se irritó y exclamó: "Mira, éstos son los Aen. I 282). Y a continuación ordenó a los ediles que «nadie que no Cuando en una reunión popular vio a una multitud vestida con los vestir como la forma de presentarse en público de los antepasados «El también se esmeró por poner nuevamente en boga tanto el

deseaba que, al menos, en determinadas ocasiones solemnes la imagen Lo mismo debía aplicarse al teatro (Suetonio, Aug. 44). El Princep.





139 Estatua de una importante personalidad de Formía. Se difunde la moda de una tega muy ampha.

3 Estatua de un hombre con «calzado senatorial». Presenta dos retratos de sus antepasados Probablemente se trate de un homo novus.

tición de cereales, contribuían a reforzar el orgullo de la pertenencia tencia al teatro, a la recepción de donaciones de dinero o a la reparderechos ciudadanos, ya se tratase de privilegios referentes a la asisotras. Al mismo tiempo, los privilegios de los habitantes con plenos vante. La orden de vestir la toga no fue sino una medida entre muchas repercusión sobre la consciencia de cada uno no debió de ser irreleen las reuniones populares debió de ofrecer una imagen soberbia. La exterior de los ciudadanos no difiriera mucho de la visión del poeta al populus Romanus. Ciertamente también formaba parte del nuevo En el futuro el conjunto de los blancos togati tanto en el teatro como

> prerrogativas estuviesen minuciosamente reglamentadas orden el hecho de que se redujesen las listas de perceptores y que las

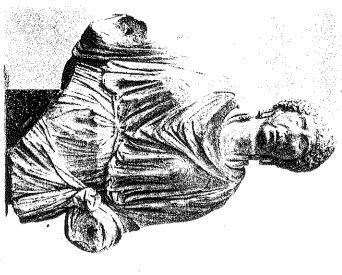
mediata intervención política de Augusto. Por lo general el proceso múltiples interacciones que condujeron a la creación de cada uno de y las etapas intermedias serían más numerosas. habría sido mucho más complejo, las motivaciones serían más banales comparación con la realidad y en este caso provocó incluso una innal, el poeta creó una imagen sugerente; esto condujo a una irritante los elementos del nuevo lenguaje de las imágenes. En su épica naciolo demás, un ejemplo particularmente instructivo en relación con las El caso de las disposiciones referentes a la vestimenta ofrece, por

como se usara en la toga praetexta. matrona gracias a franjas entretejidas en la tela de forma parecida a exterior larga, sin mangas y con estrechos tirantes por encima de los de la nueva moralidad. Probablemente haya sido la stola —una prenda hombros- el vestido que permitiese reconocer el status social de la llevar una nueva vestimenta que la honrara de acuerdo con el espíritu También la mujer romana, de la clase alta y casada, habría de

ocasionalmente en combinación con una cinta de lana (vitta) entrelazada en el pelo. A través del colorido se destacaba aún más claramente su Ars amatoria están llenos de alusiones irónicas con respecto a la adulterii, Ovidio, Trist. II 212), hacía mofa de aquella prenda que compungida de ser el «maestro del obsceno adulterio» (obsceni doctor tra importunidades». Ovidio, que posteriormente se acusaba de forma representaba una prenda honorifica, sino también una «protección conbres y la moral, la stola llegó a ser un sinónimo de virtud y pudor de la tunica y del manto. En relación con las leyes sobre las costum~ moral oficial que adquiría una torma material en la vitta y la stola. alcanzara una significación tan venerable. Ya los primeros versos de femeninos. Así es como para las matronas honorables la stola no sólo (fig. 131) esta vestimenta honorífica fue representada con frecuencia, En estatuas y bustos femeninos de la primera época imperial

«¡Lejos de mí, tenues cintas [vittae], insignias del pudor; ¡Nosotros cantamos placeres fáciles, hurtos perdonables! y largos vestidos /stola/ que cubrís la mitad de los pies!

consejos sobre los asuntos del amor a causa de las nuevas leyes sobre Pero además debieron soportar que Ovidio las descalificara para dar cambiar sus vestidos, procedentes de Cos y hechos de telas transparentes, por la *siola*, una prenda de caída recta, similar a una blusa. Bastante difícil habrá resultado para las damas de la alta sociedad



131. Estatua de una mujer con la stela, la prenda exterior con tirantes sobre los hombros; esta prenda debía identificar y «proteger» a la romana casada (v. fig. 253).

la moral. Puesto que, según Óvidio, para aventuras amorosas el hombre joven habría de dirigirse a mujeres de las clases bajas que no estuviesen legalmente casadas, a jóvenes libertas, a esclavas o a mujeres que no fuesen romanas. Ovidio no habría sido el único que formulase tales conclusiones prácticas a partir de la nueva legislación sobre cuestiones morales.

# La exaltación mítica del nuevo Estado

Después de diez años de renovación religiosa y moral, tanto edificios como imágenes, así como también sacrificios y fiestas, comenzaron por todas partes a desplegar su efecto de convicción. La confianza en la durabilidad del Estado restablecido y la fe en su conductor crecían por doquier. Intentos de derrocamiento habían fracasado, la capacidad de éxito de Augusto había quedado probada en su lucha contra los cántabros y los partos y resultaba evidente que la paz interna era estable. Había llegado el momento de dar una expresión duradera a este positivo estado de ánimo. El nuevo Estado requería de imágenes que exaltaran la realidad y que enfatizaran de forma manifiesta el presente estado de felicidad. El Estado necesitaba un mito.

Obviamente ni Augusto ni sus colaboradores podían formular esto de forma global ni sistemática. Aun así, en el transcurso de su gobierno se fue creando algo similar a un nuevo mito de Estado. Cada uno de los elementos procedía de muy distintos ámbitos y sólo se aglutinaban en torno a la persona de Augusto. El conjunto se ponía nuevamente en movimiento por iniciativas individuales que en parte surgían de Augusto y en parte de sus admiradores. De este modo, se creó una red cada vez más densa de interacciones que constituyeron un «sistema» que jamás había sido proyectado. El nuevo mito de Estado jamás fue formulado por escrito como un cuerpo coherente de ideas. En su conjunto estaba conformado esencialmente a base de imágenes.

### AUREA AETA.

En un principio el propio Augusto podía atenerse al marco de acción que él mismo fijara. Desde hacía ya mucho tiempo se especu-